
Grande Loge Nationale des Rites MaçonniquesGrande Loge Nationale des Rites MaçonniquesGrande Loge Nationale des Rites Maçonniques   

Suprême Conseil du 33ème et dernier degré pour l’Occitanie Suprême Conseil du 33ème et dernier degré pour l’Occitanie Suprême Conseil du 33ème et dernier degré pour l’Occitanie    

Le
s 

C
ah

ie
rs

 d
e 

R
ec

he
rc

he
 m

aç
on

ni
qu

e 
so

nt
 é

di
té

s 
pa

r 
le

 S
up

rê
m

e 
C

on
se

il 
du

 3
3è

m
e 

et
 d

er
ni

er
 d

eg
ré

 d
’O

cc
ita

ni
e 

 
Ils

 s
on

t d
es

tin
és

 a
ux

 s
eu

ls
 m

em
br

es
, g

ra
tu

its
 e

t i
nc

lu
s 

da
ns

 l’
ad

hé
si

on
 

Les cahiers 

        de recherche 

        maçonnique  
 

JOURNAL NUMÉRIQUE   

INTERNATIONAL DIGITAL JOURNAL    

   202520252025   

n°27n°27n°27   

https://scdoccitanie.org/ 

INSTITUTION  MAÇONNIQUE UNIVERSELLE 
HTTPS://INSTITUTION-MACONNIQUE-UNIVERSELLE.WEBNODE.FR/ 



Joyeux Noël et Meilleurs vœux 2026 

     Défendre les Valeurs Maçonniques 
          en cette Fin d’Année 
 
Alors que l’année s’achève et que les lumières de 
Noël illuminent nos villes et nos foyers, le Franc-
maçon est invité à un double regard : l’un tourné 
vers l’intérieur, pour mesurer le chemin parcouru, 
et l’autre vers l’extérieur, pour affirmer, dans le 
tumulte du monde, les valeurs qui fondent notre 
engagement. 
 
Dans une époque marquée par l’individualisme, la 
peur de l’autre, et la tentation du repli, il nous re-
vient de rappeler que la Fraternité n’est pas un 
mot vide, mais un acte quotidien. Elle se vit dans 
l’accueil de la différence, dans l’écoute sincère, 
dans la main tendue à celui qui vacille. 
 
La fin d’année est un moment propice à la ré-
flexion, à la réconciliation, à la lumière retrouvée. 
Noël, au-delà de ses traditions, nous parle de re-
naissance, d’espérance, de chaleur humaine. Le 
Nouvel An, quant à lui, ouvre la porte à de nou-
veaux engagements, à la poursuite de notre per-
fectionnement moral et spirituel. 
 
En ces jours de fête, où les familles se rassem-
blent, où les cœurs s’ouvrent plus facilement, le 
Maçon se doit d’être un phare. Non pas pour bril-
ler de sa propre lumière, mais pour refléter celle 
qu’il a su allumer en lui-même, au fil des travaux, 
des épreuves et des initiations. 
 
Défendre les valeurs maçonniques, c’est affirmer 
que la Liberté ne saurait exister sans la Responsa-
bilité, que l’Égalité ne prend sens que dans la re-
connaissance de la dignité de chacun, et que la 
Fraternité est le ciment de toute société humaine. 
 
Puissent ces fêtes de fin d’année être pour chacun 
de nous l’occasion de raviver la flamme de notre 
engagement, de renforcer les liens qui nous unis-
sent, et de porter, dans le monde profane, les 
fruits de notre travail en Loge. 
 
Que la Paix, la Joie et la Lumière accompagnent 
chacun de tes pas sur le chemin de la Sagesse.  
 

Christian BELLOC SGC 

 

Couverture : Nadine Philippe   
33ème Ordre Initiatique des la Voie Sacrée 
           

  

Les cahiers maçonniques sont desti-
nés à être largement traduits et 
diffusés aux Sœurs et aux Frères 
de toutes obédiences dans le monde 
entier. 
Aussi n’hésitez pas à les transférer. 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 2 



3 

   Alain HERRERA  TRGM          

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mes Très Chers Frères et Très Chères Sœurs, 
 
Avant toute chose, je tiens à vous exprimer (une 
nouvelle fois pour celles et ceux qui étaient pré-
sents lors du Convent de notre Obédience) mes 
remerciements les plus sincères pour m’avoir choi-
si, puis élu, Grand Maître de notre belle Obédien-
ce... 
 
Une Obédience où, comme j’ai déjà eu l’occasion 
de l’affirmer, il fait bon être pour y travailler, 
s’enrichir mutuellement et participer à l’œuvre 
commune, avec pour seul Maître mot 
"FRATERNITÉ". 
 
C’est pour toutes ces raisons que je suis d’autant 
plus sensible à l’honneur que vous me faites en me 
confiant la tâche d’en assurer la conduite et en 
m’estimant digne et apte de l’assumer. 
 
Cette responsabilité qui est la mienne désormais, 
j’entends m’en acquitter, certes en m’investissant 
encore plus que jusqu’alors, mais en comptant aus-
si (et surtout sans doute) sur l’aide et l’appui de 
celles et ceux qui m’entourent dans le Grand Collè-
ge évidemment, et de tout membre de nos Loges 
qui en manifestera le désir et sera le ou la bienve-
nue(e).  
 
 

Ceci, afin de poursuivre, l’œuvre entreprise depuis 
la création de la Grande Loge Nationale des Rites 
Maçonniques par mon Illustre prédécesseur, sans 
aucune autre ambition personnelle que celle de 
faire prospérer notre obédience et la voir rayon-
ner comme c’est déjà le cas à l’international avec 
l’I.M.U, dont notre Souverain Grand Commandeur 
du Suprême Conseil d’Occitanie, Christian BEL-
LOC, est le créateur et le Président Mondial. Sa-
voir que nous sommes plus de 260 obédiences, 
amies et liées par des traités d’amitié et de re-
connaissance mutuelle, réunies sous cette banniè-
re, ne peut que nous réconforter dans l’idée qu’il 
existe vraiment une maçonnerie universelle, basée 
sur la spiritualité et la recherche du Divin. 
 
La reconnaissance de l’existence d’un Principe 
Créateur, le Grand Architecte de l’Univers, auquel 
chacune et chacun d’entre nous, est libre d’attri-
buer sa propre interprétation, est donc à la fois le 
"garant" et la "condition sine qua non" de ce qui 
nous rassemble. 
 
Je terminerai mon propos en profitant de cette 
période particulière, qui est à la fois l’approche du 
Solstice,d’hiver, dont je ne ferai pas l’offense de 
rappeler la signification profonde qu’il revêt pour 
nous, Francs- maçons de Loges de St-Jean, et 
l’approche de la Nativité qui revêt pour celles et 
ceux d’entre nous qui y voient entre autres cho-
ses, l’avènement d’un Messager de l’Amour, pour 
vous souhaiter à toutes et tous un joyeux Noël et 
d’excellentes fêtes en famille et entre proches. 
 
Et pour conclure, je formule bien évidemment le 
vœu que le Nouvel An qui pointe son nez, soit pour 
vous et tous ceux qui vous sont chers, synonyme 
de bonheur, de réussite et d’accomplissement per-
sonnel. 



Convent de GLNRM 
Le mardi 25 novembre s’est déroulé à Toulouse, le 
convent de la Grande Loge Nationale des Rites 
Maçonniques en présence de nombreux grands 
Maitres. 
 
Cette tenue exceptionnelle a vu la descente de 
charge du fondateur de l’obédience, Christian 
BELLOC, qui demeure Grand Maitre d’Honneur Ad 
Vitam, Souverain Grand Commandeur du Suprême 
Conseil d’Occitanie et président de l’Institut Ma-
çonnique Universel qui regroupe à ce jour 262 
obédiences et Suprêmes Conseils à travers le 
monde. 
 
Alain HERRERA, auparavant Grand Maitre Ad-
joint, devient ainsi le dirigeant de l’Obédience. 
Son souhait est de continuer l’œuvre accomplie 
jusqu’alors et de la développer. Il réaffirme le 
caractère spirituel de l’obédience, le respect de la 
tradition judéo-chrétienne sans faire fi de son 
positionnement dans l’actualité et dans la moder-
nité. 
 

           

  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 4 



5 

Faut-il repenser la Franc-maçonnerie française ? 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Faut-il repenser la Franc-maçonnerie 
française ? 
 
Par Olivier de Lespinats (Fondateur de la 
Fédération Maçonnique Internationale 
des Grades Supérieurs), Christian Belloc 
(Fondateur de l’Institution Maçonnique 
Universelle), et de nombreux Grands Maî-
tres d’Obédiences et de Présidents de 
structures de Degrés Supérieurs 
 
I. Le constat d’une dérive 
La Franc-maçonnerie française traverse 
aujourd’hui une crise majeure d’identité 
et de finalité. Conçue à l’origine comme 
une avant-garde spirituelle de l’humanité, 
elle risque désormais de se transformer 
en un simple acteur profane parmi d’au-
tres, voire en un contingent anachronique 
de pensées uniques, plutôt qu’en un véri-
table moteur évolutif. 
 
On voit se multiplier les loges et obédien-
ces qui s’engagent dans le champ sociétal 
et politique : bioéthique, GPA, débats sur 
la laïcité, sur l’éducation, sur l’immigration 
ou encore sur les questions économiques.  
 
Certes, ces thèmes sont importants dans 
la vie publique, mais ce n’est pas la mission 
de la Franc-maçonnerie de s’ériger en tri-
bunal moral ou en think-tank. D’autres 
institutions, associations ou ONG sont 
faites pour cela. 
 
L’un des dangers de cette dérive est que 
l’Ordre se dissout dans le profane : il se 
confond avec des structures extérieures, 
perd son mystère, et devient prévisible. 
Le Temple, lieu de silence, de symboles et 
de travail intérieur, est alors transformé 
en salle de débats.  

Comme le disait Alain Bauer, ancien Grand 
Maître du GODF : « Les francs-maçons 
ont-ils de facto appuyé sans le savoir sur 
le bouton d’autodestruction de l’Ordre ? » 
 
Là où nos fondateurs avaient voulu une 
école initiatique, un cadre de perfection-
nement intérieur, nous voyons trop sou-
vent une scène d’ego, de carrière, d’ambi-
tion et d’idéologie. Les mots « tolérance » 
et « fraternité », jadis porteurs d’un 
souffle, deviennent de simples slogans vi-
dés de leur substance, derrière lesquels 
prospèrent parfois la compétition, le nar-
cissisme et la division. 
 
La Maçonnerie, si elle continue sur cette 
voie, court le risque d’être oubliée par 
l’histoire, réduite à n’être qu’un avatar du 
militantisme profane, au lieu d’être un 
chemin de lumière. 
II. Retrouver nos racines et notre vo-
cation 
Pour comprendre ce qu’est véritablement 
la Maçonnerie, il faut revenir à ses raci-
nes spirituelles et initiatiques. 
 
À sa naissance, au XVIIIᵉ siècle, elle 
s’inspire des anciennes corporations d’ou-
vriers bâtisseurs, mais elle puise aussi 
dans une tradition intellectuelle et reli-
gieuse profondément marquée par le 
christianisme. Les Constitutions d’Ander-
son de 1723 placent au cœur du dispositif 
une référence claire à Dieu, au Grand Ar-
chitecte de l’Univers, et aux Écritures 
comme règle morale et spirituelle. 
 
Certes, la Maçonnerie n’est pas une Église 
ni une religion. Mais elle est une école ini-
tiatique dont le socle a toujours été 
transcendant.  



6 

Faut-il repenser la Franc-maçonnerie française  

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Ce socle s’est exprimé, selon les rites, par 
des formes plus ou moins explicites : la 
Bible ouverte sur l’autel, l’appel à la lumiè-
re divine, la référence aux vertus cardi-
nales et théologales, l’idée d’une réinté-
gration de l’homme en Dieu (chez Willer-
moz et le Rite Écossais Rectifié). 
 
Oublier cet enracinement, c’est risquer 
de transformer la Maçonnerie en une sim-
ple morale humaniste, certes respectable, 
mais privée de verticalité. C’est faire de 
l’initiation un simple exercice intellectuel, 
coupé de la transcendance. 
Revenir à nos racines, c’est au contraire 
assumer que la Maçonnerie est une voie 
de transformation intérieure.  
 
Elle n’est pas là pour dicter une orienta-
tion politique, mais pour façonner des 
êtres capables d’incarner dans leur vie 
quotidienne la vérité, la justice, la chari-
té, la fidélité. 
 
Comme Olivier de Lespinats l’écrit ail-
leurs : « La Maçonnerie ne se déploie plei-
nement que lorsqu’elle forme des êtres 
transformés intérieurement, capables de 
rayonner dans la cité. La question n’est 
pas de choisir entre l’homme et la société, 
mais de rappeler que la voie maçonnique 
commence toujours par l’initiation inté-
rieure. » 
 
Cela implique de redonner toute sa place 
au rituel, au symbole, à la méditation et 
au silence. Cela suppose aussi de rappeler 
que la Maçonnerie n’est pas seulement un 
club de sociabilité, mais une école exi-
geante. L’initiation n’est pas un droit, mais 
une grâce qui appelle à l’humilité et à l’ef-
fort. 

Comme le dit Christian Belloc, « ce ne 
sont pas les discours ou les leçons théori-
ques qui comptent, mais les exemples 
concrets et opérationnels ». Autrement 
dit : le témoignage de vie des anciens doit 
redevenir la première école. Le frère ou 
la sœur expérimenté(e) doit se comporter 
comme un maître humble et discret, à l’i-
mage d’un père ou d’une mère qui trans-
met, par l’exemple, les vertus essentiel-
les. 
 
III. Une Maçonnerie de combat… mais 
d’un autre ordre 
Faut-il alors parler d’une « Maçonnerie de 
combat » ? Oui, mais à condition de ne pas 
la confondre avec un militantisme. Le 
combat dont il s’agit est spirituel, cheva-
leresque et intérieur. 
C’est le combat contre les ténèbres de 
l’ignorance, contre l’égoïsme, contre la 
complaisance dans le monde matériel. 
C’est le combat pour la lumière, pour la 
vérité, pour la justice et pour la fraterni-
té universelle. 
 
C’est un combat chevaleresque, où la 
truelle et l’épée se tiennent ensemble : 
construire et défendre, élever et pro-
téger. 
 
La Maçonnerie doit redevenir ce qu’elle a 
toujours été au meilleur d’elle-même : une 
chevalerie de l’Esprit. Comme les Tem-
pliers, elle ne doit pas se contenter de 
contempler, mais être prête à défendre 
l’essentiel.  
 
Comme les bâtisseurs, elle doit travailler 
patiemment à la construction d’un édifice 
invisible : le Temple intérieur. 

Suite 



7 

Faut-il repenser la Franc-maçonnerie française  

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Dans un monde où les repères spirituels 
et moraux s’effondrent, où notre civilisa-
tion occidentale est désorientée, la Franc
-maçonnerie a une responsabilité particu-
lière. Elle doit rappeler que l’homme ne se 
réduit pas à ses pulsions ni à ses idéolo-
gies, mais qu’il est un être appelé à la 
transcendance. 
La fraternité universelle n’est pas un slo-
gan abstrait : elle se vit concrètement 
dans la diversité, mais à partir d’un socle 
solide. Sans ce socle, elle se dilue et se 
fragmente. Comme le disait Newton : « 
Les hommes construisent trop de murs et 
pas assez de ponts. » Cette phrase réson-
ne fortement pour nous. Car notre mission 
n’est pas d’ériger des barrières idéologi-
ques entre obédiences, mais de bâtir des 
ponts : ponts entre traditions, ponts en-
tre générations, ponts entre cultures. 
Mais ces ponts ne tiennent que si les pi-
liers en sont solides. Or, notre socle, ce 
sont nos racines spirituelles. 
Enfin, il faut redire que ce combat spiri-
tuel appelle une régénération interne : 
Sélection rigoureuse des impétrants. 
Refus des carriérismes et des prébendes. 
Redonner la souveraineté aux loges plutôt 
qu’aux bureaucraties. 
 
 
 
 

Mettre au centre de nos travaux la quête 
initiatique et la transmission vivante, plu-
tôt que les discours creux ou les débats 
stériles. 
 
Conclusion : un choix décisif 
 
La Franc-maçonnerie se trouve à la croi-
sée des chemins. Soit elle persiste dans 
le militantisme profane et s’expose à l’ou-
bli, réduite à un rôle sociologique mineur. 
Soit elle retrouve le sens de son combat 
originel : le combat spirituel, chevaleres-
que et intérieur. 
 
Ce n’est pas un repli : c’est une renaissan-
ce. Ce n’est pas un refus du monde : c’est 
une manière plus profonde de le servir. 
Car ce n’est pas par des manifestes politi-
ques que la Maçonnerie changera la socié-
té, mais par le rayonnement d’hommes et 
de femmes transformés intérieurement, 
fidèles à l’esprit de leurs fondateurs. 
 
La Maçonnerie est, et doit rester, une 
école initiatique universelle, enracinée 
dans la tradition chrétienne qui l’a vue 
naître, mais ouverte à toutes les sages-
ses, afin d’élever l’homme, de purifier son 
cœur, et de l’orienter vers la Lumière. 
« Ce n’est pas en imitant le monde profa-
ne que nous l’éclairerons, mais en étant 
fidèles à notre vocation : façonner des 
hommes debout, dépouillés d’eux-mêmes 
et revêtus de la lumière. » (O de Lespi-
nats) 
 
La Maçonnerie n’est pas un parti, ni une 
ONG, ni un club mondain. Elle est un che-
min initiatique, une chevalerie, une école 
spirituelle universelle.  

Suite 



8 

Faut-il repenser la Franc-maçonnerie française  

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Son devoir est clair : retrouver le sens du 
combat intérieur, afin de redonner au 
monde des témoins vivants de la lumière, 
une truelle à la main et l’épée dans l’autre. 
Telle est la mission qu’il nous appartient 
aujourd’hui de rappeler et d’assumer, si 
nous voulons que la Franc-maçonnerie de-
meure ce qu’elle fut : un phare pour l’hu-
manité en quête de sens, une truelle à la 
main et l’épée dans l’autre, au service de 
la vérité, de la fraternité et de Dieu. 
Contacts :  
FMIGS : sgc.scmplf@gmail.com 
 
IMU : institutionmaconniqueuniver-
sel@gmail.com 

Olivier de Lespinats  

Sisyphe : la route intérieure qui n'est jamais 
terminée 
 
Sisyphe n'est pas seulement un mythe ancien : 
c'est le reflet de chacun de nous face aux défis 
de la vie. Sa pierre éternelle symbolise le poids de 
nos doutes, de nos peurs et de notre ego. Mais 
cela révèle aussi quelque chose de plus profond : 
la possibilité de se réveiller. 
 
Pousser la pierre n'est pas une punition, c'est une 
voie. Chaque ascension est un acte de lucidité ; 
chaque chute, une occasion de renaître avec plus 
d'humilité. Comme dans la franc-maçonnerie et 
l'alchimie, le véritable but n'est pas d'atteindre 
le sommet, mais de se transformer à chaque ten-
tative. La pierre devient l'œuvre : un processus 
continu de purification, de volonté et de connais-
sance de soi. 
 
La liberté ne réside pas dans ce que nous accom-
plissons, mais dans la décision consciente de rées-
sayer. Dans le mouvement constant de l'esprit, 
nous découvrons que l'or intérieur n'apparaît pas 
au bout du chemin... mais dans l'acte simple, pro-
fond et volontaire de continuer à avancer. 
 
Accueillons le retour éternel sans crainte. Dans 
chaque répétition il y a une nouvelle étincelle de 
lumière ; dans chaque effort, une nouvelle version 
de nous-mêmes. Le mythe de Sisyphe, loin d'être 
une condamnation, est un symbole puissant du tra-
vail intérieur : monter, tomber, apprendre et 
s'élever à nouveau. 
 
Que chaque pierre que nous affrontons nous rap-
pelle que la véritable libération réside dans la vo-
lonté de continuer à pousser, avec conscience, 
avec dessein et avec la certitude que dans l'ef-
fort même nous nous réveillons déjà.  



9 

Actualité littéraire 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

 
Pour les amis (es) les curieux et tout ceux qui veu-
lent se mettre sur la voie de l'initiation.  
L’inaccessible étoile est le récit singulier d’un 

homme engagé, libre et fraternel, qui a fait de sa 
vie une quête permanente de sens et d’élévation. 
Christian Belloc, figure majeure de la Franc-
Maçonnerie contemporaine, y retrace son itinérai-
re personnel, professionnel et initiatique, de son 
enfance toulousaine aux responsabilités les plus 
élevées dans les obédiences et suprêmes conseils 
du monde entier. 
Pour se procurer le livre :  
https://amzn.eu/d/gcuTd8P 
 

NOUVEAU 
Le livre "33ème degré du REAA et après ! explore 
les mystères ultimes du Rite Écossais Ancien et 
Accepté (REAA) et interroge sur ce qui suit l’ulti-
me degré maçonnique. 

Ce livre s’adresse aux initiés du Rite Écossais An-
cien et Accepté (REAA), en particulier à ceux qui 
ont atteint ou s’interrogent sur le 33e degré, le 
plus élevé dans cette hiérarchie maçonnique. Il 
propose une réflexion sur la signification profon-
de de ce degré et sur les perspectives spirituel-
les, symboliques et philosophiques qui s’ouvrent au
-delà. 

Le livre détaille les symboles, rituels et enseigne-
ments du 33e degré, souvent appelé "Souverain 
Grand Inspecteur Général", en soulignant son rôle 
non pas comme sommet hiérarchique, mais comme 
point de départ d’une quête intérieure plus vaste. 

 "Et après" : une quête au-delà des grades :   

  L’auteur invite à dépasser la logique des grades 
pour entrer dans une démarche de perfectionne-
ment personnel et spirituel. Il s’agit d’un appel à 
vivre la maçonnerie comme un chemin de transfor-
mation intérieure, et non comme une simple accu-
mulation de titres. 

Le livre s’appuie sur les traditions judéo-
chrétienne, johannite et chevaleresque pour pro-
poser une lecture symbolique des hauts grades, en 
particulier ceux du 19e au 33e degré. 

Chaque degré est présenté sous forme de 
"planche", avec une idée centrale, des références 
mythiques ou bibliques, et des pistes de médita-
tion. Cela permet au lecteur de s’approprier les 
enseignements à son rythme. 

Lien pour se le procurer 

https://amzn.eu/d/6fFqqvj 



10 

Actualité littéraire 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sur le chemin intérieur de l’homme, trois forces 
cherchent toujours à bloquer son élévation. 
Elles ne viennent pas de l’extérieur, mais de ses 
propres faiblesses. 
Le premier est l’Ignorance, qui obscurcit la vision 
et empêche de chercher la vérité. 
Le deuxième est le Fanatisme, qui ferme l’esprit, 
rejette la différence et étouffe la raison. 
Le troisième est l’Ambition égoïste, qui pousse 
l’homme à sacrifier ses valeurs pour un intérêt 
personnel. 
Ces trois compagnons tentent d’abattre la part 
noble et éclairée en chacun de nous. 
Les vaincre, c’est choisir la connaissance, l’ouver-
ture et l’intégrité et continuer à bâtir son propre 
édifice intérieur, pierre après pierre. 

L’Olivier est beaucoup plus que cet arbre méditer-
ranéen. Son tronc porte les traces de sa vie, ses 
fruits nourrissent, son huile éclaire, réchauffe, 
bénit dans certaines pratiques religieuses. Dans 
quasiment tous les pays du bassin méditerranéen 
on le considère comme l’or vert, donc comme un 
arbre précieux car source de richesses. Et si l’oli-
vier était la passerelle entre le visible et l’invisi-
ble ? Mais attention, il faut écouter attentive-
ment ses murmures pour découvrir sa force, la 
paix qu’il induit et la victoire qu’il fête. 

éditions de la Tarente.  



11 

Christian BELLOC SGC 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La lumière en question ! 
 
 
La Lumière demandée lors de l’entrée dans le 
Temple est une quête initiatique, elle symbolise la 
vérité, la connaissance et la sagesse. Ce que nous 
en avons fait dépend de notre cheminement inté-
rieur et de notre engagement à la faire rayonner. 
De quelle Lumière s’agit-il ? 
 
Dans le rituel maçonnique du 1er degré, cette 
question rituelle — « Qu’avons-nous demandé lors 
de notre première entrée dans le Temple ? « La 
Lumière, Vénérable Maître ! » Ce n’est pas une 
lumière physique, mais une lumière symbolique qui 
représente : 
 
- La vérité : dissiper les ténèbres de l’ignorance 
et du dogme 
- La connaissance : accéder à une compréhension 
plus profonde du monde et de soi-même 
- La sagesse : éclairer le chemin moral et spirituel 
du franc-maçon 
- L’initiation : recevoir la Lumière est synonyme 
d’entrée dans le chemin initiatiqueCette lumière 
est aussi associée aux Trois Grandes Lumières de 
la Loge : le Volume de la Loi Sacrée, l’Équerre et le 
Compas. Elle est invoquée dès l’ouverture des tra-
vaux, marquant le début du travail intérieur. 
 

Qu’en avons-nous fait ? 
 

Ce que nous avons fait de cette Lumière dépend 
de notre engagement personnel et collectif : Nous 
l’avons accueillie : en acceptant de nous dépouiller 
de nos préjugés et de nos certitudes 

Nous l’avons cultivée : par l’étude, la réflexion, le 
travail sur soi et le dialogue avec les autres 

Nous l’avons transmise : en devenant à notre tour 
des porteurs de lumière, éclairant les autres par 
notre exemple, notre parole et notre action 

Nous l’avons incarnée : dans notre quête de cohé-
rence entre nos valeurs maçonniques et notre vie 
profane 

La Lumière n’est pas un acquis définitif, mais un 
processus vivant, une flamme que l’on entretient 
et qui peut grandir ou s’éteindre selon notre vigi-
lance et notre sincérité. 

La Lumière est le symbole central de l’initiation 
maçonnique. Elle nous invite à sortir de l’obscurité 
intérieure pour cheminer vers une conscience 
éclairée. Ce que nous en avons fait est le reflet de 
notre parcours : avons-nous laissé cette lumière 
nous transformer, ou l’avons-nous oubliée dans les 
replis de l’habitude ?  

Dans les degrés suivants, Apprenti → Compagnon 
→ Maître : à chaque degré, la Lumière prend une 
forme plus subtile et profonde.                          
Au 2e degré (Compagnon) : la Lumière devient 
connaissance active. Le Compagnon explore les 
arts et les sciences, développe son discernement, 
et commence à relier les symboles à des vérités 
universelles.                                                        
Au 3e degré (Maître) : la Lumière devient cons-
cience de la mort initiatique et de la renaissance. 
Elle éclaire les mystères de l’être, du temps, et du 
sens de l’existence. 

Chaque passage est une transformation : la Lumiè-
re n’est pas donnée une fois pour toutes, elle est 
réactualisée à chaque étape du chemin. 

Selon le rite pratiqué, la symbolique de la Lumière 
varie légèrement, au rite Écossais Ancien et Ac-
cepté (REAA) : la Lumière est plus mystique, liée à 
la tradition judéo-chrétienne, à la Kabbale, et à la 
quête de la parole perdue. 

Dans tous les cas, elle est le fil conducteur de l’i-
nitiation, le moteur du progrès intérieur. 



12 

Jean-Charles Roux 33ème 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La lumière au sortir des ténèbres  
 
Les étoiles qui brillent dans la nuit sont porteuses 
d’une lumière, au-delà de toute mémoire, qui perce 
les ténèbres pour parvenir jusqu’à nos yeux. Il en 
est de même du symbolisme de nos temples et de 
nos rites pour  tenter de garder vivante la lumière 
de l’initiation : « La lumière brille dans les ténè-
breset les ténèbres ne l’ont pas arrêtée. » Telle 
est la phrase-clé de la démarche maçonnique, 
phrase d’une simplicité biblique, pourrait-on dire, 
dont la portée est toujours haute que les limites 
de notre entendement. 
 
Dans sa réalité immédiate la maçonnerie semble 
obéir à un système binaire. De fait, il y a le de-
dans et le dehors : le profane (pro fanum) et le 
sacré . Il y a les deux colonnes à l’entrée du Tem-
ple, l’une pour dire le principe mâle, l’autre le prin-
cipe femelle. Il y a le haut et le bas : le haut sous 
la forme d’un plafond aux couleurs du ciel et le 
bas, constitué d’un damier, dans sa plus grande 
partie, avec cases noires et cases blanches etc.  
 
Cependant au-delà de ce principe de base, la ma-
çonnerie nous entraîne dans une dimension moins 
lisible au premier regard, qui suggère le dépasse-
ment de la dualité première pour donner accès au 
triomphe de l’unité sous le symbole de la lumiè-
re victorieuse ! 

Pour être plus précis il s’agira d’un dépassement, 
plus exactement d’une conversion du regard, per-
mettant le passage d’un état de confusion vers 
une clarté nouvelle comme le suggère le Prologue 
du livre de Jean.  

Cette énonciation symbolique de la lumière qui 
s’affranchit des ténèbres environnantes sert de 
modèle à notre esprit pour affirmer à tous, non 
pas l’émergence d’une mécanique brusque et aveu-
gle, mais, à l’inverse, le progrès d’une force douce 
qui se plie aux modalités de l’heure et impose son 
évidence naturelle.  

On peut dès lors se demander qui est à la manœu-
vre ?  S’agit-il d’une loi universelle qui règle le de-
venir des choses ?  

Cette loi dépendra-t-elle d’une action individuel-
le ? Mais ces questions se situent sur un autre 
plan que celui de l’humanité ordinaire.  

Il y a dans l’évangile gnostique de Thomas cet 
étrange propos de Jésus à l’endroit de lui-même 
et de ses disciples : Si on vous demande : d’où 
êtes-vous ? dites-leur : nous sommes venus de la 
lumière, là où la lumière s’est produite d’elle-
même ; elle s’est dressée et elle s’est manifes-
tée… Si l’on vous interroge : quel est le signe de 
votre Père qui est en vous ? Dites-leur : c’est à la 
fois un mouvement et un repos. (Log. N°50)  

Ce dernier mot est remarquable car il prend en 
compte la réalité d’une force qui se manifeste de 
façon à la fois souple, mobile et cependant irré-
pressible : il y a des moments forts et des mo-
ments faibles pour une seule finalité qu’il désigne 
sous le nom de « Vie ». 

Jean l’évangéliste fait tout partir du Logos comme 
cause première et absolue : « Par lui tout a paru, 
et sans lui rien n’a paru de ce qui est paru. En lui 
était la vie, et la vie était la lumière des hom-
mes. » (verset 3 et 4)  

Dans le prolongement de cette affirmation, on 
trouve chez Mathieu cette parole de Jésus qu’il 
applique à la santé physique en même temps qu’à la 
justesse du regard  : « L’œil est la lampe du corps. 
Si ton œil est sain, tout ton corps sera dans la 
lumière… Si la lumière qui est en toi est ténèbres 
alors quelles ténèbres ! » (Mat. VI-26) 

Suite 



13 

Jean-Charles Roux 33ème          Divers 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Ce symbolisme d’une « lumière » par-
tiellement présente en nous, est, en fin de comp-
te, difficile à 
comprendre, sinon difficile à accepter, car l’accès 
à la lumière ne dépend pas de notre volonté. 
Cependant on peut aussi opter pour la prudence, 
et reconnaître qu’il s’agira, sans aucun doute, d’une 
question d’intensité : chacun de nous porte en lui 
ce minimum de clarté qu’il peut augmenter si les 
circonstances s’y prêtent. Il faut, en effet, pas-
ser par des épreuves, et prendre conscience que 
tout vient 
du dehors comme un don qui nous est fait. Ainsi 
procède la démarche initiatique: au premier jour 
de 
notre entrée dans le temple, on fait tomber le 
bandeau que nous portons sur les yeux pour nous 
permettre de voir différemment. Bien sûr, le ges-
te n’est qu’un geste symbolique et, comme dans 
tout 
acte symbolique, ce qui prime c’est la signification 
qui s’y rattache : on renaît à la lumière mais on 
prend aussi conscience qu’il va falloir dépasser le 
stade premier des apparences, des conformismes, 
du confort de la pensée. Dans la démarche initiati-
que la lumière dont il est question c’est celle, bien 
sûr, qui éclaire le sens réel des choses et des évè-
nements qui nous affectent ou s’apprêtent d’adve-
nir. 
Le  sens réel des choses ?… on appelle aussi cela la 
Vérité, celle que nous délivrent les prophètes, eux 
qu’on n’écoute jamais ! 
 
 

La franc-maçonnerie comme gardienne des my-
thes et des secrets. 
 
La franc-maçonnerie, au fil des siècles, a cultivé 
une image mystérieuse. Au-delà de ses rituels et 
symboles visibles, elle s'est érigée comme gar-
dienne des mythes et des secrets qui ont nourri 
l'imagination de générations entières. Dans leurs 
loges, des récits ancestraux parlaient de la cons-
truction du temple de Salomon, de la sagesse ca-
chée des anciens et de la recherche incessante de 
la vérité. Ces mythes n'étaient pas de simples fa-
bles, mais des récits chargés de sens qui servaient 
à inspirer les initiés sur leur chemin de perfec-
tionnement personnel et spirituel. 
 
Les secrets, quant à eux, ne se réduisaient pas 
uniquement aux mots de passe ou aux gestes ré-
servés aux membres. Il s'agissait avant tout de 
connaissances symboliques et d'enseignements 
partagés sous serment de discrétion.  
 
La franc-maçonnerie comprenait que le pouvoir de 
certaines idées réside dans leur transmission pru-
dente, dans la capacité à être révélée uniquement 
à ceux qui étaient prêts à les comprendre. Ainsi, 
les secrets devenaient un pont entre le visible et 
l'invisible, entre le quotidien et le transcendant. 
 
Dans ce rôle de gardienne, la franc-maçonnerie ne 
cherchait pas à accumuler le pouvoir dans l'ombre, 
mais à préserver un héritage culturel et spirituel 
qui puisse éclairer ceux qui s'approchaient avec 
respect et désir d'apprendre.  
 
Les mythes et les secrets qu'il gardait étaient 
des outils pour éveiller la conscience, inviter à re-
garder au-delà de l'évidence et découvrir que 
l'histoire humaine est tissée de symboles, d'énig-
mes et de révélations. 
 
Ainsi, la franc-maçonnerie est devenue une sorte 
de fichier vivant, où légendaire et occulte s'en-
trelaçaient avec l'expérience de chaque initié.  
 
Sa mission était de maintenir allumée la flamme 
de la curiosité et de la connaissance, en se rappe-
lant que les mystères ne sont pas faits pour être 
résolus immédiatement, mais pour accompagner 
l'être humain dans sa quête constante de sens.  
 



14 

Ovidiu Bretan Munich 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La Lumière – Le Cœur Intérieur 
 
Une Contemplation Mystique 
La Lumière est bien plus qu’un phénomène physi-
que. Elle est l’Archétype de la Vie et la Substance 
de la Création, l’expression de la conscience divine 
incréée. Elle pénètre tout l’Être, comme en témoi-
gnent ces paroles :  
         « Je Suis la Lumière du Monde » 
Cependant, pour reconnaître la vraie nature, le 
cœur intérieur de toutes choses, la lumière exté-
rieure seule ne suffit pas. Nous avons besoin de 
notre lumière intérieure. La Vision comme Unité 
dans la Franc-maçonnerie Voir est un processus à 
double face. Nous recevons la lumière des choses, 
mais en même temps, nous les illuminons et les ir-
radions par notre propre œil, depuis notre propre 
cœur. 
 
La vision devient ainsi un échange, un donner et un 
recevoir, une communion avec l’essence de l’objet 
contemplé. 
 
Cependant, la vraie Vision va au-delà et dissout 
toute frontière. Elle unit le Voyant, le Vu et la 
Vision dans la contemplation extatique, qui est 
fondamentalement Amour – une expérience de 
l’Unité du Tout-Un en Tout. Ce Chemin de Lumière 
de la connaissance se retrouve dans la Franc-
Maçonnerie et dans la Kabbale par l’éveil de l’œil 
intérieur et de la lumière divine qui y réside. 
 

La lumière autour de nous et l’étincelle de lumière 
en nous ne font qu’un, car il n’y a ni Être, ni Lumiè-
re, ni Conscience en dehors de Lui. La lumière ex-
térieure reste immaculée dans sa pureté, même 
lorsqu’elle tombe sur l’obscurité, comme l’a formu-
lé Marc Aurèle : « La lumière du soleil, même si 
elle tombe dans un cloaque, reste toujours d’une 
pureté sans tache. »  
La Nature de l’Obscurité et de l’Ombre 
La Lumière est la substance incréée du Divin ; 
l’Obscurité (ou les Ténèbres) est, quant à elle, 
créée. 
L’Ombre est toujours une projection de la Lumiè-
re. Elle appartient au monde relatif des objets. 
Lorsque nous transcendons ce monde dense et ma-
tériel pour plonger dans la Lumière divine, toutes 
les ombres se dissolvent. Sans Lumière, pas d’Om-
bre. 
Néanmoins, l’ombre procède originellement de 
l’Esprit. Elle naît de sa chute et de la condensation 
de la substance originelle de lumière dans 
une matière plus dense. 
De là découle la distinction entre deux types 
d’obscurité : 
1. L’Obscurité en tant que Substance : Une subs-
tance « sans lumière », la Matière ou le Stoff, un 
état de conscience condensé 
qui conduit à l’opacification et à la cécité. C’est la 
première forme de ténèbres. 
2. L’Obscurité en tant qu’Ombre : L’occultation de 
la Lumière par la substance manifeste et objecti-
ve. Les Ombres sont des projections du monde 
relatif et objectif émanant de la Lumière 
non brisée de l’Esprit. 
Nous sommes des lumières, plongées dans les té-
nèbres de ce monde matériel, afin de nous parfai-
re et de les éclairer. En tant que conscience 
individuelle (Shiva), nous avons cependant perdu 
une partie de notre luminosité originelle (Shakti). 
Cette cécité de notre être façonne notre Ego – un 
pseudo-Moi, construit à partir d’images intérieu-
res figées et de taches aveugles (nos parties psy-
chiques non intégrées). 
 
Le monde nous apparaît toujours tel que notre 
être est constitué : Si notre être est lumineux, le 
monde nous paraît lumineux ; s’il est 
sombre, il nous paraît également sombre. 
 
 

Suite 



15 

Ovidiu Bretan Munich                  Divers 

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Le Langage de la Couleur : Expression de la Vie et 
de l’Esprit 
La Couleur est le reflet et l’expression de la Vie, 
tout comme la Lumière 
est l’archétype de l’Esprit et de la conscience om-
niprésente. Les couleurs forment les ponts princi-
paux entre l’âme, la vie intérieure et le monde ex-
térieur. 
Tant notre état d’âme (terne et sale en cas d’égo-
centrisme et de bassesse ; clair et brillant en cas 
de dévouement et d’idéaux élevés) que les Forces 
Originelles de l’Esprit se reflètent dans les cou-
leurs. 
Ovidiu Bretan 
• Il est chevalier de 18e degré (Rose-Croix) du 
Rite Écossais Ancien et Accepté. 
 • Chevalier de VIe degré de la Stricte Obser-
vance de l&#39;Ordre du Temple | Grand Chapi-
tre 
Provincial de Haute-Allemagne | VIIIe Province 
de l&#39;Ordre du Temple. - https://strikte- 
observanz-templer.org/ 
 • Vénérable Maître de la Loge « Hugo de Paga-
nis » à Planegg/Munich. - 
https://hugodepaganis.de/ 
 • Second Grand Surveillant de la Grande Loge 
Souveraine Grand Orient d&#39;Allemagne. - 
https://sgovd.info/ 
 • Chef de la délégation internationale – Wolf-
stieg Gesellschaft e.V. / Société de recherche 
maçonnique - https://wolfstieg-gesellschaft.org/ 
 
 

          Mémoire vivante 
 
Il y a ce savoir… qui se dresse comme une colonne 
ancienne. Avec Sagesse, Force et Beauté, témoin 
du temps, et des planches tracées. 
 
C’est avec Sagesse qu’il veille sur le Temple, rap-
pelle les fondements, et nous apprend la rigueur 
du trait, du geste, et de la Parole. Mais le Temple, 
lui, ne cesse jamais de s’agrandir… Ses pierres se 
déplacent, et les voix qui y résonnent ne sont plus 
tout à fait les mêmes. 
 
Dort-il dans la cendre du feu ancien ? 
Ou peut-il aussi être réveillé, si j’ose dire par… le 
nouveau souffle qui l’entretient ? 
 
Et c’est avec Force qu’un symbole, pour vivre, doit 
être interrogé, rêvé, regardé… par des yeux tou-
jours neufs. Il n’appartient à personne, et se nom-
me au gré des visions. Il traverse les Consciences, 
l’Esprit, l’Amour, comme scintillent les étoiles de 
la voûte étoilée, donnant à chacune une nuance 
différente et pourtant juste. 
 
Peu importe le nom que l’on donne aux symboles : 
l’essentiel réside aussi dans ce qu’on y dépose, 
dans ce qu’on y transmet, et dans l’amour discret 
que chacun y scelle, au-delà du nom ou de la défi-
nition. C’est cela qui fait vibrer le sens, pas les 
mots, mais la lumière qu’ils contiennent. Quand une 
seule lecture s’impose, la porte se referme sur la 
quête… Et dans le silence qui suit, l’étincelle des 
plus jeunes s’éteint un peu. Or c’est dans leurs 
doutes, dans leurs tâtonnements, que renaît la 
ferveur de découvrir, encore, et toujours plus. 
Chaque échange est une pierre posée avec sincéri-
té, qui se doit d’être écoutée, questionnée… 
 
La beauté, c’est de laisser aussi place à l’éclosion, 
que les Savoirs deviennent des offrandes, et non 
des vérités figées. Alors seulement, la chaîne d’u-
nion se tend sans se rompre : l’expérience éclaire 
sans aveugler, et le passé se met humblement au 
service du présent…préparant, déjà, le futur. 
 
Le savoir se dresse, la parole circule… et dans ce 
mouvement, le Temple se bâtit encore avec de 
nouvelles pierres.  



16 

Srećko Radojičić 33°     Conseil suprême des Balkans   

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
  La Lumière – Une Quête qui nous Façonne 
 
« Qu’avons-nous demandé lorsque nous sommes 
entrés pour la première fois dans le Temple ? 
La Lumière, Vénérable Maître ! » 
 
Ces paroles, simples et solennelles à la fois, mar-
quent un moment essentiel dans le parcours inté-
rieur de chaque franc-maçon.  
 
Mais qu’est-ce que cette lumière que nous avons 
demandée ? Pourquoi lui accordons-nous une im-
portance si grande ? Et enfin – qu’avons-nous fait 
d’elle depuis qu’elle nous a été révélée ? 
 
Qu’est-ce que la Lumière ? 
 
La Lumière n’est pas un objet, ni un don que l’on 
reçoit une fois pour toutes. 
C’est un processus – une force dynamique qui 
éveille, transforme et guide l’homme à travers les 
profondeurs de son développement personnel et 
spirituel. 
 
Dans la compréhension maçonnique, la Lumière est 
le symbole de la connaissance, de la sagesse et de 
l’illumination.  
 
Elle n’est pas faite pour nous éblouir, mais pour 
éclairer. Pour dissiper l’obscurité de l’ignorance, 
des préjugés et de l’oubli de soi. Pour révéler la 
grandeur de l’homme, mais aussi ses ombres, afin 
qu’il puisse les surmonter. 
 

Qu’avons-nous cherché en entrant pour la premiè-
re fois dans le Temple ? 
La question est plus profonde qu’il n’y paraît. 
En entrant pour la première fois dans le Temple, 
nous ne cherchions pas des réponses toutes fai-
tes, mais un chemin vers les réponses. Nous ne 
cherchions pas un privilège, mais une occasion. 
Nous ne cherchions pas simplement la lumière – 
mais la possibilité de la voir. 
 
En cet instant, nous recherchions une manière de 
dépasser nos propres limites. 
De rencontrer ce qui est au-dessus de nous, mais 
aussi ce qui se trouve en nous. 
D’apprendre à distinguer le passager de l’essen-
tiel, et l’apparence de la substance. 
 
Quelle est cette Lumière qui nous a été donnée ? 
 
La Lumière qui nous a été donnée n’est pas exté-
rieure. 
Ce n’est pas quelque chose que l’on peut tenir dans 
la main ou poser sur une table. 
C’est une étincelle de l’esprit et de l’âme – une 
flamme douce mais constante qui attend d’être 
nourrie. 
 
Cette lumière nous rappelle notre devoir de tra-
vailler sur nous-mêmes : de construire notre ca-
ractère comme on érige, pierre après pierre, le 
Temple moral en nous, de rechercher la vérité, 
même lorsqu’elle dérange, d’être une lumière pour 
les autres – non par les paroles, mais par les actes. 
 
Qu’avons-nous fait de cette Lumière ? 
 
À chacun d’y répondre pour soi-même. 
L’avons-nous embrassée ou l’avons-nous oubliée ? 
Lui avons-nous permis de grandir ou l’avons-nous 
laissée vaciller ? 
L’avons-nous partagée avec le monde – ou la gar-
dons-nous comme de l’or sec, inutilisé ? 
 
La lumière ne s’épuise pas lorsqu’on la partage – 
elle se multiplie. 
 
C’est pourquoi notre plus grand devoir est de la 
porter en nous et de la transmettre par l’exemple, 
la compréhension, la fraternité et des actions qui 
illuminent les recoins sombres du monde et de 
l’homme.                                                        Suite 



17 

Srećko Radojičić 33° Conseil suprême des Balkans   

Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 Les cahiers de recherche maçonnique 

Conclusion 
 
Lorsque nous sommes entrés pour la première fois 
dans le Temple, nous avons demandé la Lumière. 
Lorsque nous l’avons reçue, nous avons reçu un ap-
pel – un appel à un travail constant, à une trans-
formation intérieure, à un dépassement de soi. 
 
La Lumière est un commencement, mais aussi un 
chemin. 
Elle est question, mais aussi réponse. 
Elle est intention, mais aussi action. 
 
Ainsi, la véritable question n’est pas : « Quelle est 
cette lumière ? » 
Mais : « Que faisons-nous pour en être de dignes 
porteurs ? » 
 
    Le symbolisme universel du langage    
               maçonnique. 
 
Le langage symbolique de la franc-maçonnerie est 
en substance une langue universelle qui n'a pas 
besoin de mots pour faire passer son message. 
Dans les loges, les objets du quotidien deviennent 
porteurs d'enseignements éternels : l'équerre, le 
compas, la pierre brute ou le niveau cessent 
d'être des outils de construction pour devenir des 
métaphores vivantes de la construction intérieure. 
Chaque symbole est un miroir qui reflète la condi-
tion humaine et, en même temps, une clé qui ouvre 
les portes vers la réflexion philosophique et spiri-
tuelle. 
 
L'équerre, par exemple, ne se souvient pas seule-
ment de la droiture dans l'architecture, mais invi-
te l'initié à mesurer ses actes avec justice et 
équité. Le compas, qui trace des cercles parfaits, 
devient une image des limites que chaque personne 
doit s'imposer pour vivre en harmonie avec les 
autres. La pierre brute, rugueuse et sans forme, 
représente l'être humain dans son état initial, 
plein de potentiel mais nécessite encore de polir 
ses arêtes en travaillant intérieur. 
 
Cette langue n'est pas exclusive à une culture ou à 
une époque. Sa force réside dans le fait qu'il peut 
être compris par n'importe qui, indépendamment 
de sa langue ou de sa religion.  

C'est une langue de symboles qui se dirige direc-
tement vers l'intuition et l'émotion, au-delà de la 
logique.  
 
C'est pourquoi, lorsqu'un franc-maçon regarde 
l'équerre et le compas, il ne voit pas de simples 
outils : il perçoit un récit silencieux sur la discipli-
ne, la liberté et la recherche de la vérité. 
 
Lors des cérémonies, ce langage symbolique se 
déploie comme un théâtre rituel. Gestes, positions 
et objets s'entrelacent pour raconter une histoire 
qui ne se raconte pas avec des mots, mais avec des 
images et des actes.  
 
C'est un récit que chaque initié interprète person-
nellement, trouvant en lui un reflet de sa propre 
vie et de ses aspirations. Ainsi, le symbolisme ma-
çonnique devient un pont entre le visible et l'invi-
sible, entre le matériel et le spirituel, entre tradi-
tion et expérience intime. 
 
En définitive, le langage symbolique de la franc-
maçonnerie est une forme de sagesse qui se 
transmet sans discours. C'est une langue silen-
cieuse qui enseigne à travers la contemplation et 
la pratique, et qui invite chaque initié à devenir 
architecte de lui-même, en construisant son pro-
pre temple intérieur avec les outils de la vertu et 
de la réflexion.   
 
L'Alchimie du cœur 
  
Chaque épreuve est une porte, non pas vers l’obs-
curité, mais vers la Lumière. Le franc-maçon est 
un alchimiste des temps modernes. Les épreuves 
et les souffrances qu'il endure constituent la ma-
tière première de sa transformation, le combusti-
ble qui nourrit son feu intérieur, cette fournaise 
où l’ego se consume et où l’âme se purifie. Il brûle 
ainsi ses illusions pour laisser apparaître la Vérité. 
Le jugement laisse place à la compréhension, la 
culpabilité à l'acceptation, le ressentiment se 
transforme en sagesse, la peur s’adoucit en com-
passion. 
C’est l’art caché du cœur : transmuer ce qui fait 
blesse en ce qui guérit. 
Alors, quand la vie nous met à genoux, rappelons-
nous : les flammes qui brûlent peuvent aussi nous 
libérer.   



18 

Francisco Cássio Lima (100e)  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 

            « La Lumière du Premier Pas » 
 
Récit du Souverain Grand Prêtre Francisco Cássio Lima 
(100e) 
« Que demandons-nous lorsque nous entrons pour la pre-
mière fois dans le Temple ? » 
 
Nous demandons la Lumière, Votre Majesté ! 
 
Et quelle Lumière osons-nous demander lorsque nous 
entrons pour la première fois dans le Temple Sacré ? 
 
Ce n’est pas la lumière des yeux mortels, qui s’éteint à la 
nuit tombée, mais la Lumière de la Conscience, qui ne 
connaît pas de crépuscule. 

C’est la Lumière qui dissipe le voile de l’ignorance, qui 
illumine le cœur du chercheur et éveille en lui le sens du 
but et de l’existence. 
 
Cette Lumière est aussi ancienne que le temps, car c’est la 
même qui brilla à l’aube de la Création, l’étincelle qui 
donna forme au Verbe, la première vibration qui ordonna 
le chaos et engendra l’univers. 
 
En la demandant, nous ne sollicitons pas une faveur,  
nous prenons un engagement sacré envers l'éveil de l'âme, 
promettons de suivre les chemins de la sagesse et de la 
fraternité. En franchissant le seuil du Temple et en pro-
nonçant le mot « Lumière », nous ouvrons la porte inté-
rieure à une nouvelle compréhension de la vie. 
 
Nous laissons derrière nous le tumulte du monde profane 
et entrons dans un espace de silence et de recueillement, 
où l'esprit s'exprime par le langage des symboles, 
où chaque geste, chaque couleur, chaque mot recèle un 
sens caché, et où le cœur apprend à entendre ce que les 
yeux ne voient pas. 

Mais alors, Votre Majesté, qu'avons-nous fait de cette 
Lumière ? 
 
L'avons-nous conservée comme un simple souvenir d'une 
nuit solennelle ?  
 
Ou l'avons-nous laissée grandir en nous, telle une flamme 
réconfortante, telle une étoile qui guide, tel un soleil inté-
rieur qui transforme tout ? 
 
La Lumière que nous recevons est aussi une responsabili-
té. 
 
Elle nous invite à être des instruments du bien, à refléter 
l'amour divin dans nos actions, à bâtir des ponts de paix, 
d'unité et d'espérance. 
 
Car la lumière est vaine si elle n'éclaire pas le chemin de 
ceux qui nous suivent, si elle ne réchauffe pas le froid de 
l'indifférence, si elle ne perce pas la nuit de l'intolérance et 
de la vanité humaine. 
 
Chaque Frère, en allumant sa Lumière, devient partie inté-
grante d'un vaste firmament spirituel, où chaque étoile est 
un cœur éveillé, et chaque étincelle représente un acte de 
compassion et de vérité. 
 
Souvenons-nous donc de ce que nous avons demandé : ce 
n'était pas un simple éclair qui a brillé devant nos yeux 
mais une flamme éternelle qui ne s'éteint jamais. 
 
Cette Lumière est sagesse, justice, amour, pureté, courage 
et foi. 
 
Elle est l'héritage de ceux qui empruntent le chemin de 
l'initiation, de ceux qui cherchent à comprendre le mystère 
de la vie et à servir le dessein divin. 
 
Que la Lumière que nous avons jadis implorée et qui nous 
a été accordée avec tant d’amour , continue de croître en 
nous. 
 
Qu’elle illumine nos pensées, inspire nos paroles, et guide 
nos pas sur les chemins de la droiture et de la vérité. 
 
Et lorsque le temps éteindra les lumières du monde, que la 
douce lueur de cette Lumière intérieure demeure en nous, 
témoignant qu’un jour nous avons eu le courage de de-
mander la Lumière, et l’engagement d’être Lumière. 
 
Ainsi parle le Souverain Grand Prêtre, gardien de la flam-
me et serviteur de l’Éternel, afin que chaque Frère se sou-
vienne, avec humilité et révérence, du serment silencieux 
prononcé en entrant pour la première fois au Temple : 
 
« Nous demandons la Lumière, Votre Majesté, et puisse la 
Lumière demeurer ! »   
 
 
 
 



19 

Nicola Lombardi San MARIN 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  

 

 

 

 

La Lumière Sollicitée  

Du Temple Visible à l'Architecture Universelle du 
G.A.D.U. Nicola Lombardi – Loge Souveraine Répu-
blique de Saint-Marin 

« La lumière demeure dans chaque être humain, et 
la voie de la lumière doit être cherchée dans le 
Temple de l'Esprit humain. La forme extérieure 
de la Maçonnerie n'est que le symbole de cette 
réalité. Lumière dans l'individu ! Lumière dans 
l'Univers ! Tel est le message de la Maçonnerie. 
»Foster Bailey 

L'Invocation Originelle et le Chemin du Dé-
Voilement 

« La Lumière, Vénérable Maître ! » 

Ceci n'est pas la formule d'un désir, mais la décla-
ration d'une destinée. Qu'avons-nous réellement 
demandé, non avec la voix, mais avec la volonté 
profonde, en franchissant pour la première fois le 
seuil du Temple ?  

Non pas une illumination superficielle, ni une lueur 
qui étourdit l'œil profane, mais le rayonnement qui 
réveille le Cœur — ce centre secret où l'Être est 
Présent. 

Notre réponse – « La Lumière, Vénérable Maître ! 
» – fut un cri de l'âme encore voilée, une aspira-
tion à l'Être qui précède la compréhension.  

Dès cet instant, chaque pas sur le Pavé Mosaïque, 
chaque coup de Maillet et chaque silence médita-
tif n'est que la progressive réalisation de cette 
unique invocation. La Lumière, pour le Maçon, n'est 
pas seulement le but ; elle est l'épreuve alchimi-
que.  

Elle ne peut être accueillie que si elle a d'abord 
consommé ce qui en nous est impur et ne lui appar-
tient pas : 

les scories de l'ego ; l'attachement aux formes ; 
l'illusion de la personnalité. 

Le chemin initiatique est une Œuvre de dévoile-
ment, une action d'ôter couche après couche jus-
qu'à laisser que l’étincelle divine, inhérente à cha-
que homme, se révèle comme la source même de 
notre vision. 

Le Solstice et l'Œuvre Alchimique Intérieure 

Chaque année, dans le silence de la Crypte du 
Temps, le Solstice d'Hiver renouvelle le pacte 
éternel entre Lux et Tenebrae. 

C'est le moment où la Nuit atteint son domaine 
absolu pour céder, à cet apogée, à la renaissance 
du Soleil Caché (Sol Invictus). Ce rythme cosmi-
que n'est pas une simple observance astronomique, 
mais l'image même de notre Travail alchimique 
intérieur. 

Dans le temps symbolique de Saint Jean l'Évangé-
liste, le gardien de la Lumière spirituelle et du 
Verbe illuminateur, le Maçon ne se limite pas à 
célébrer le retour du Soleil extérieur : il est ap-
pelé à le recréer en lui-même. 

Le Solstice nous oblige au recueillement, à la des-
cente consciente dans l'obscurité de notre inté-
riorité (Visita Interiora Terrae Rectificando In-
venies Occultum Lapidem) pour retrouver le point 
zéro d'où la Lumière de l'Esprit renaît.  

C'est une profonde méditation sur la mort appa-
rente, qui n'est pas une fin, mais seulement la vê-
ture mystérieuse du renouvellement et de la régé-
nération. 



20 

Nicola Lombardi San MARIN 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 De la Lumière Symbolique au Temple Vivant 

Quand le bandeau tombe, l'œil est envahi par une 
Lumière qui est d'abord extérieure et symbolique, 
projection du Temple visible. Mais ceci n'est pas 
encore la Gnose. 

La vraie Lumière, celle qui dissout les Ténèbres de 
l'Ignorance, n'est pas attendue comme un don, 
mais elle se conquiert par la l’élaboration cons-
ciente de sa propre matière. Elle est la clarté qui 
irradie lors que l'Homme intérieur, le vrai Archi-
tecte, s'ouvre au Souffle du G.A.D.U. et reconnaît 
en lui l'indélébile étincelle. Le retrait du bandeau 
n'est jamais une conclusion, mais un début formi-
dable : la Lumière que nous avons reçue doit être 
transmutée en la Lumière que nous émanerons. 

Chaque Frère est appelé à faire de sa conscience 
et de son action un Temple vivant, où la Lumière 
est non seulement accueillie et gardée, mais réflé-
chie et multipliée au bénéfice du monde profane. 

La Lumière Dévoyée : Quand le Symbole se Vide 

Il est un avertissement douloureux et nécessaire 
de reconnaître combien souvent cette Lumière se 
disperse ou est dévoyée juste après l'invocation. 

La Lumière peut devenir un ornement rituel, un 
reflet vaniteux à exhiber, plutôt que le Feu sacré 
à garder et à alimenter. 

Là où le Symbole n'est pas Vécu mais Cité, l'Ini-
tiation se dégrade en Contre-Initiation. 

Il n'y a pas de Lumière réelle lorsque la vanité du 
rôle, du titre ou du grade prévaut sur le silence 
opérant et l'humilité du Travail. 

La flamme initiatique ne sert pas à illuminer l'ima-
ge de l'Ego, mais à en consumer les impuretés.  

Lorsque la Maçonnerie se transforme en une arène 
de compétitions profanes et d'ambitions mondai-
nes, la Chaîne qui nous unissait se relâche, et le 
Temple, tout en restant en pierre, se vide de son 
Esprit, se réduisant à une simple association. 

 

La Grenade Universelle : Dépasser les Murs 
Trop nombreuses sont les frontières, les sceaux 
de « reconnaissance » et les dogmes ésotériques 
qui deviennent prétexte pour nier la Fraternité 
Universelle. 
La Lumière est par sa nature indivisible et incoer-
cible. Celui qui tente de la circonscrire dans une 
juridiction, dans un Rite ou dans une seule Obé-
dience, en perd inévitablement le contact spiri-
tuel, la réduisant à un simple reflet déformé. Ou 
elle est Universelle, ou elle n'est pas Lumière ! 
C'est ici que le symbole muet de la Grenade sur la 
Colonne se manifeste dans toute sa puissance ini-
tiatique. 
 
Beaucoup de graines, une seule écorce. Beaucoup 
de Loges, un seul Esprit. 
 
Le symbole nous appelle à l'unité des différences, 
où la force de la Fraternité réside dans la diversi-
té des travaux unis par la même Sève vitale : la 
Lumière du G.A.D.U. 
 
L'ouverture du fruit, la reconnaissance mutuelle 
des graines au-delà de toute frontière administra-
tive, génère l'Égrégore Universel : la Chaîne de 
Lumière qui embrasse l'Humanité. 
 
Il  est temps que la Maçonnerie exprime cette 
conscience planétaire, non comme une simple 
structure bureaucratique mondiale, mais comme 
une Fédération spirituelle et universelle des Ou-
vriers, gardienne de ce principe initiatique unique 
qui transcende les langues, les Obédiences et les 
drapeaux.  
 
L'Épreuve des Sommets : Gardiens, Non Posses-
seurs 

La Lumière ne met pas seulement à l'épreuve l'Ap-
prenti au premier pas, mais, de manière plus subti-
le et risquée, aussi celui qui siège à l'Orient. Le 
Vénérable Maître, le Grand Maître, le Dignitaire, 
tous sont placés devant un sévère examen de 
conscience, synthétisé en une série de questions 
inéluctables : 

Jusqu'à quel point es-tu disposé à sacrifier ton 
ego pour servir la Lumière ? 



21 

Nicola Lombardi San MARIN 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Jusqu'à quel point es-tu disposé à transcender le 
Moi pour opérer dans le plan supérieur ? 

Jusqu'à quel point es-tu disposé à renoncer à toi-
même pour refléter la Lumière sans la retenir ? 

Jusqu'à quel point es-tu disposé à réduire ton om-
bre pour laisser la Lumière opérer librement ? 

Le pouvoir initiatique, lorsqu'il n'est pas un Servi-
ce pur et inconditionnel à l'Œuvre, est l'ombre la 
plus dangereuse de la Lumière. Celui qui utilise le 
Maillet pour consolider son propre ego ou son rôle, 
même s'il siège à l'Orient, travaille, de fait, pour 
les Ténèbres. Le Maître authentique ne règne pas, 
il irradie. 

L'Orient doit être une surface de réflexion par-
faite, transparente et non opaque. 

Lorsque le Sommet se dépouille de l'Égo et reflè-
te la Lumière sans la retenir, le Temple entier 
sous-jacent s'illumine en harmonie. 

Retourner à la Source : Devenir la Lumière 

Chaque Solstice nous répète l'ancienne certitude : 
la Nuit ne triomphe jamais de manière définitive. 
La Lumière se cache, mais ne s'éteint pas, tout 
comme l’étincelle au centre du cœur humain. 

Renouvelons alors notre invocation originelle, non 
avec l'ingénuité du Néophyte, mais avec la cons-
cience de l'Œuvre en cours :« La Lumière, Véné-
rable Maître ! » 

Nous ne demandons plus que la Lumière nous soit 
donnée de l'extérieur : nous demandons de deve-
nir nous-mêmes cette Lumière. 

Ce n'est que dans cette fusion entre le Temple 
visible et l'Architecture intérieure, et dans la 
reconnaissance de la Grenade Universelle, que 
l'Humanité entière pourra se reconnaître dans une 
unique Fraternité, un unique corps et un unique 
souffle du Grand Architecte de l'Univers. 

« Il n'y a qu'un seul temple dans le monde, et 
c'est le corps humain. » 

QUAND L’ÂNE DONNE UN COUP DE PIED, 
LE SAGE SE TAIT  
 
Socrate disait un jour : 
« Si un âne me donnait un coup de pied… irais-je 
vraiment porter plainte ? » 
 
Avec cette phrase toute simple, il enseignait l’une 
des leçons les plus puissantes de la vie. 
 
Il ne s’agit pas de gagner chaque débat, ni de prouver 
sa supériorité à ceux qui n’ont aucune envie d’ap-
prendre. 
 
Il s’agit de choisir avec sagesse les combats qui mé-
ritent notre énergie. 
 
Beaucoup réagissent aux insultes comme si leur di-
gnité en dépendait. 
Mais en réalité, le véritable pouvoir est dans la calme 
et la dignité. 
 
Même lorsqu’on vous provoque. 
 
Quand un âne frappe, il agit selon son instinct, sans 
conscience. 
 
De la même manière, certains, mus par l’ignorance, 
l’envie, ou leur propre mal-être, ne savent qu’atta-
quer et crier. 
 
L’ignorance crie. 
La sagesse se tait. 
 
Celui qui sait qui il est et ce qu’il vaut, n’a pas be-
soin de défendre son ego à chaque offense. 
 
La réponse la plus puissante, et souvent la plus dé-
rangeante pour l’ignorant, c’est le silence. 
 
Socrate comprenait que la vie est trop courte pour se 
perdre dans des disputes stériles avec ceux qui ne 
cherchent ni vérité ni paix, mais simplement le 
conflit. 
 
Ne te rabaisse pas au niveau de ceux qui hurlent. 
 
La véritable intelligence n’a pas besoin de s’impo-
ser : elle brille rien que par sa présence. 
 
Il vaut mieux se retirer en paix que de s’enliser dans 
un marécage de mots vides. 
 

∴ 
 
 

Dictons 



22 

Mauricio de Sá  São Paulo Brésil 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 

 
 
 
 
La lumière demandée et la lumière reçue 
Lorsque le néophyte, aveuglé par le voile symboli-
que, pénètre pour la première fois dans le Temple, 
ses paroles résonnent comme un cri antique : 
« Lumière, Votre Majesté ! » 
 
Mais de quel genre de lumière parle-t-on ? 
Ce n'est assurément ni la lumière physique, ni 
l'éclat des lampes, qui illumine l'Orient. C'est une 
Lumière silencieuse et vivante, une émanation du 
Soleil intérieur qui réside en l'humanité depuis la 
nuit des temps. 
Dans la tradition égyptienne, cette Lumière était 
appelée Ra-Neb, la Lumière de Râ qui se manifeste 
dans le cœur de l'initié. C'est l'éclat de l'étincelle 
divine qui survit à la chair et guide la conscience à 
travers les chambres cachées du Royaume Invisi-
ble. 
En demandant la Lumière, l'Initié n'implore pas un 
dieu extérieur, mais éveille le souvenir de son ori-
gine solaire. Il demande à voir ce qui lui appartient 
déjà, mais que l'oubli et la vie profane ont obscur-
ci. 
 
La lumière comme conscience dévoilée 
Dans la franc-maçonnerie égyptienne, la Lumière 
est une conscience élargie. 
Chaque diplôme n'est pas simplement une éléva-
tion hiérarchique, mais un élargissement de la vi-
sion que l'on a de soi-même et de l'Univers. 
L'Égypte antique enseignait que l'homme est com-
posé de plusieurs corps subtils : le Khat (corps 
physique), le Ka (force vitale), le Ba (esprit) et 
l'Akh (perfection), et que l'initiation est le pro-
cessus qui consiste à permettre à la Lumière de 
circuler librement à travers chacun de ces ni-
veaux. 
 

Ce que nous appelons « illumination » est en réalité 
la purification des ténèbres intérieures : les illu-
sions, les peurs, les attachements et les distor-
sions qui empêchent le reflet du Soleil divin dans 
le miroir de l'âme. 
Lorsque l'apprenti demande la Lumière, il demande 
à redevenir transparent à l'Esprit. 
Le Temple est le miroir de l'homme ; l'Orient, son 
esprit ; l'Occident, son corps ; et le Centre, son 
cœur. 
Là, sous le regard attentif des Frères et des Gar-
diens du Mystère, il commence à reconstruire sa 
Pyramide Intérieure, pierre sur pierre, symbole 
sur symbole, jusqu'à ce que le Râ intérieur puisse 
briller sans ombres. L'héritage des maîtres solai-
res 
Les anciens hiérophantes d'Égypte savaient que la 
Lumière est un état vibratoire. 
Dans les temples d'Héliopolis et de Thèbes, le 
néophyte observait de longues périodes de silen-
ce, de jeûne et de méditation avant d'être conduit 
à la « Chambre de la Lumière Vivante ». 
Là, on le plaça devant un disque solaire doré, sym-
bole d'Aton, et on lui demanda de contempler le 
reflet de la lumière sur l'eau. 
Lorsque le reflet et le reflet du reflet ne firent 
plus qu'un, il comprit le secret : la Lumière exté-
rieure et la Lumière intérieure ne font qu'une 
seule et même réalité. 
Ce même enseignement a traversé les millénaires 
et nous est parvenu, voilé sous les colonnes du 
Temple maçonnique. 
Chaque bougie allumée, chaque lampe venue 
d'Orient, est un rappel de cette ancienne initia-
tion solaire. 
La Lumière que nous demandons est la même qui a 
illuminé les Mystères d'Isis et d'Osiris, le même 
feu qui brûlait dans le cœur des Adeptes 
d'Alexandrie et des maîtres hermétiques qui ont 
fusionné la sagesse égyptienne avec la tradition 
maçonnique moderne. 
 
Qu'avons-nous fait de la lumière ? 
La question essentielle, cependant, n'est pas de 
quelle Lumière il s'agit, mais de ce que nous en 
avons fait. À quoi bon demander la Lumière si nous 
continuons à errer comme des aveugles ? 
La véritable initiation n'est pas le moment où la 
Lumière est accordée, mais l'instant où l'initié 
décide d'en devenir un canal dans le monde. 
 



23 

Mauricio de Sá  São Paulo  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Le rite égyptien enseigne que la lumière reçue doit 
être projetée vers l'avant, à l'image du rayon qui 
émane du soleil et fertilise la Terre. 
Chaque initié est donc un Porteur de Lumière, un « 
Phoros » (porteur), dont la mission est d'illuminer 
les consciences endormies, sans jamais imposer 
leur éclat. 
La lumière, lorsqu'elle est mal comprise, dégénère 
en vanité et en orgueil spirituel. 
Appliquée correctement, elle devient sagesse si-
lencieuse et service empreint de compassion. 
La franc-maçonnerie égyptienne, fidèle à la maxi-
me hermétique « La Lumière ne vous appartient 
pas, elle vous traverse », nous invite à être des 
miroirs vivants du Feu divin, et non ses propriétai-
res. La lumière qui transforme le monde 
Chaque temple est une miniature de l'univers. 
Lorsqu'un frère ou une sœur allume sa lumière 
intérieure, le cosmos tout entier acquiert un nou-
veau degré de brillance. 
Par conséquent, le travail maçonnique est plus que 
philosophique : il est alchimique. 
Elle transforme le plomb en or, l'ignorance en sa-
gesse, les ténèbres en révélation. 
Dans le silence du temple égyptien, tandis que 
s'élève le parfum de l'encens et que les symboles 
parlent dans un langage voilé, l'initié comprend 
que la vraie Lumière n'est pas à l'extérieur, mais 
au-dessus et à l'intérieur, au-dessus comme but, à 
l'intérieur comme essence. 
Demander la lumière est la première étape. 
Être Lumière, voilà le véritable but. 
 
Réflexion finale 
« Lumière, Votre Majesté ! », cette phrase résu-
me tout le parcours initiatique. 
Après avoir prononcé ces mots, l'Apprenti place 
un miroir devant le Soleil et déclare : 
« Afin que je me souvienne de qui je suis. » 
Puisse chaque Frère du Rite Égyptien savoir com-
ment garder, cultiver et étendre cette Lumière 
reçue, non comme un privilège, mais comme une 
mission sacrée. 
Car celui qui entretient la flamme intérieure de-
vient ce que les anciens appelaient l'Ankh illumi-
née, l'esprit rayonnant qui ne craint pas la nuit, 
car il a appris à être le Soleil. 
« Celui qui a demandé la Lumière est devenu le Feu 
lui-même. » 
Rite ancien et primitif de Memphis-Misraïm 
Grande Loge Égyptienne du Brésil  

Saint-Jean d’hiver 2025 
 

 
 

GLNRM  

Loge Pierre Brossolette Aucamville Toulouse 

Le TRGM Alain HERRERA et la  
TIS Geneviève LEVEQUE 



24 

Olivier de LESPINATS 33ème  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
« Qu’avons-nous demandé lors de notre première 
entrée dans le Temple ? — La Lumière, Vénérable 
Maître ! » 

De quelle Lumière s’agit-il ? 
Par Olivier de LESPINATS 

Souverain Grand Commandeur – 33ème REAA - 
SCMPLF 

Vice-président de la Fédération Maçonnique 
International des Grades Supérieurs (FMIGS) 

 
Introduction 
Lorsque, pour la première fois, nous avons frappé 
à la porte du Temple, nous étions dans les ténè-
bres.Le bandeau qui nous couvrait les yeux symbo-
lisait notre ignorance, notre aveuglement face au 
sens profond de la vie et des mystères de l’ê-
tre.Et pourtant, malgré cette obscurité, une aspi-
ration brûlait en nous : voir. 
C’est alors que, conduits au centre du Temple, 
nous avons formulé la demande la plus essentielle 
de tout chemin initiatique : 
« Que demandez-vous ? »— « La Lumière, Vénéra-
ble Maître ! » 
Cette réponse, simple en apparence, porte la pro-
messe d’un long voyage intérieur. Mais de quelle 
Lumière s’agit-il ? Est-elle visible ou invisible ? 
Est-elle donnée ou révélée ? 
C’est ce mystère que je vous propose d’explorer, à 
travers trois approches : 
La Lumière symbolique, première ouverture des 
yeux de l’initié. 

La Lumière spirituelle, flamme intérieure qui 
éclaire l’âme. 
La Lumière initiatique, chemin de transfiguration 
et d’unité. 
I. La Lumière symbolique : la révélation du visible 
Le bandeau tombe, et l’Apprenti découvre le Tem-
ple, ses colonnes, ses symboles, la présence silen-
cieuse des Frères. Il voit — mais que voit-il vrai-
ment ? 
Cette première Lumière n’est pas encore celle de 
la connaissance, mais celle de la découverte. Elle 
lui révèle un monde ordonné, mesuré, structuré : 
le Temple est l’image de l’univers. Elle lui apprend 
que tout a un sens, que rien n’est laissé au hasard, 
et que la voie maçonnique n’est pas un savoir 
théorique, mais un chemin de construction. 
Le rituel le dit avec force : « Vous allez recevoir 
la Lumière. » 
 
Ce moment est solennel. Mais nul ne reçoit la 
Lumière comme un objet extérieur. Elle se révèle 
seulement à celui qui consent à ouvrir les yeux du 
cœur. Ainsi, le bandeau ne dissimulait pas une 
vérité extérieure : il cachait une lumière 
intérieure encore endormie. 
Comme dans le récit de la Genèse : « Dieu dit : 
Que la Lumière soit, et la Lumière fut. » (Genèse 
1,3) 
L’initiation reproduit cette genèse personnelle : la 
parole créatrice fait surgir en nous l’aube de la 
conscience. 
 
II. La Lumière spirituelle : la flamme du cœur 
Demander la Lumière, c’est demander la clarté de 
l’âme. Elle n’est pas une lueur intellectuelle, mais 
un feu intérieur qui éclaire sans brûler, qui ré-
chauffe sans consumer. Elle est le reflet de la 
Présence divine en nous. 
« La vraie Lumière est celle qui éclaire tout 
homme venant en ce monde. » (Jean 1,9) 
La Lumière spirituelle révèle le lien entre le Tem-
ple extérieur et le Temple intérieur. Elle nous ap-
prend à voir Dieu non dans la distance, mais dans 
la profondeur. Elle transfigure le regard, de la 
simple perception à la contemplation. C’est aussi la 
Lumière de la conscience morale : celle qui nous 
fait discerner, aimer, et choisir le bien. Elle nous 
engage à vivre dans la vérité. Comme le dit saint 
Jean : « Si nous marchons dans la lumière, comme 
il est dans la lumière, nous sommes en communion 
les uns avec les autres. » (1 Jean 1,7) 



25 

Olivier de LESPINATS 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Ainsi, cette Lumière fonde la fraternité. Elle relie 
les pierres du Temple comme elle relie les cœurs 
des Frères. 
Dans le silence de nos travaux, elle grandit. Elle 
s’intensifie à mesure que nous polissons notre 
pierre brute. Chaque éclat arraché à nos aspérités 
est un rayon de plus vers la lumière intérieure. 
III. La Lumière initiatique : de la vision à la 
transfiguration 
La Lumière initiatique n’est pas un don : elle est un 
cheminement. Elle ne se reçoit pas une fois, elle 
se conquiert à chaque degré de l’ascension. L’Ap-
prenti reçoit la lumière du monde matériel. Le 
Compagnon apprend à la diriger par la science, la 
mesure et la proportion. Le Maître découvre qu’el-
le ne s’éteint jamais — même au tombeau d’Hiram. 
À ce stade, la Lumière devient Résurrection, pas-
sage de la mort apparente à la vie éternelle de 
l’Esprit. Elle est l’étoile du Maître retrouvé, le 
flambeau qui ne s’éteint plus. 
Mais avant d’être transmise, cette Lumière doit 
être intégrée. Celui qui ne l’a pas fait sienne ne 
peut l’offrir à autrui. C’est pourquoi la Maçonnerie 
enseigne que la Lumière ne s’impose jamais : elle 
se propose, humblement, par l’exemple. 
 
« Que votre lumière luise devant les hommes, afin 
qu’ils voient vos bonnes œuvres. » (Matthieu 5,16) 
Le but n’est donc pas de briller, mais d’éclairer. 
Non d’enseigner, mais d’inspirer. Non de posséder 
la lumière, mais de devenir lumière. 
La Lumière, flamme de l’Être 
La Lumière demandée à la porte du Temple n’était 
pas une curiosité, mais un appel. Elle marquait le 
début d’une renaissance. Ce jour-là, nous n’avons 
pas reçu la lumière du monde, mais celle du Ciel 
reflétée dans le miroir de notre âme. Depuis ce 
moment, notre travail consiste à la préserver, à la 
purifier, à la faire croître, jusqu’à devenir, selon 
la belle expression de Dante, « une flamme qui 
brille par l’amour qui la meut ». 
Ainsi, la Lumière que nous avons demandée n’est 
autre que la Présence du Grand Architecte en 
nous, la clarté de la conscience, la chaleur de la 
fraternité, et la promesse d’un retour à l’Unité 
originelle. 
 
« La lumière véritable n’est pas celle que l’on re-
garde, mais celle qui nous fait être. » — Inspiré 
de Jung 

Faut-il en rire ou en pleurer ? 
 
Voici la crèche de cette année, plus inclusive et 
laïque.  
 
Aucun animal afin d’éviter les sujets de maltrai-
tance.  
 
Marie a été retirée car les féministes estiment 
que l’image de la femme ne peut pas être exploi-
tée.  
 
Joseph le menuisier, n'est pas là car le syndicat 
ne l'autorise pas à travailler un jour férié.  
 
L'enfant Jésus réfléchit s'il veut être un garçon, 
une fille ou autre chose.  
 
Sans parler des rois d’Orient, ils pourraient être 
des immigrés illegaux.  
 
Il n’y a pas non plus d’ange pour ne pas brusquer 
les athées, les musulmans et les autres religions.  
 
Enfin, la paille a été retirée en raison de risque 
d'incendie et non conforme aux normes européen-
nes NF X 08-070.  
 
La cabane en revanche, fabriquée en bois recyclé 
à partir de forêts élaborées selon la norme envi-
ronnementale est autorisée 
 
 

crèche  



26 

Alexandre Reboledo 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
Le solstice d’hiver et le chemin vers la lumière 

 
Les yeux bandés, c’était un choix ; il n’existe aucu-
ne manière de voir ni de savoir ce 
qui se passera ensuite. Tout est nouveau. Des 
sons, des battements et des conversations. 
Des interrogatoires sont menés. Le profane com-
mence à être troublé : chaque mot devient 
un enchevêtrement de pensées et d’informations. 
Mais existe-t-il une raison à cela? 
 
Observons maintenant la réalité du passage du 
soleil dans la voûte céleste. Il existe 
un jour où la nuit est la plus longue. Le soleil at-
teint sa plus faible hauteur dans le ciel à 
midi, rendant l’obscurité plus persistante. Ce jour 
est appelé solstice d’hiver. 
 
Le mot solstice signifie « soleil arrêté ». Pour les 
anciennes cultures, il est symbole 
de renaissance et du début d’un nouveau cycle. 
À Rome, il existait la fête appelée « Saturnalia » 
et la célébration du Nativitas Solis 
Invicti. Dans la tradition ancienne, on allumait des 
feux collectifs et on réalisait des rituels 
de fertilité pour donner force aux récoltes. À 
cette même époque, le dieu perse Mithra était 
vénéré à travers la célébration de sa naissance 
(pratiquement au même moment que le 
solstice d’hiver). Dans la tradition celte, on célé-
brait le rite de Yule. 
C’était le moment propice pour renaître et renfor-
cer les chakras afin d’affronter les 
difficultés et avoir le courage de surmonter les 
obstacles. 

Mais quel est le rapport entre le solstice d’hiver 
et le profane qui souhaite devenir 
néophyte ? L’obscurité de son solstice d’hiver in-
térieur l’amène à réfléchir à sa vie, à son passé 
et à la possibilité de mourir. C’est la seule certitu-
de que possède le néophyte. 
 
Le néophyte traverse des épreuves où son contrô-
le est mis à l’épreuve. Il doit placer 
sa confiance en ses futurs frères. Le combat du 
néophyte est avec lui-même. Il traverse des 
chemins et les éléments de la nature afin d’être 
purifié. Le rituel du feu permet à son ancien 
« moi » d’être réduit en cendres. 
 
Ce que le profane doit toujours demander, c’est la 
Lumière. La Lumière est vie, 
renouveau et restauration. 
À partir du moment où le Vénérable Maître lui ac-
corde la Lumière, la réalité de son 
existence actuelle lui est révélée. Colère, peur et 
désolation ne doivent plus exister en lui. 
 
Le nouvel ouvrier est un Phénix. Il renaît de ses 
cendres pour une nouvelle vie parmi 
les frères. 
 
Le Vénérable Maître est le soleil qui illumine cette 
nouvelle existence. 
 
Le soleil n’est plus immobile. Il reprend son mou-
vement pour guider et instruire le 
nouveau frère. 
 
Dans la vie, l’homme n’a qu’une seule certitude : la 
mort. Et le seul chemin vers la 
réalisation passe par la lumière de la connaissance 
et le développement intérieur. 
 
C’est le dégrossissement de la pierre brute jusqu’à 
ce qu’elle devienne 
progressivement polie et brillante. Ce travail sur 
la voie maçonnique doit être accompli 
durant toute la vie du frère. 
 
Soyons cette lumière perpétuelle dans nos vies, 
avec nos frères, avec notre famille 
et dans tout ce que nous faisons. Que notre exté-
rieur soit le reflet de notre intérieur et que 
le G.’. A .’.D.’.U.’. nous guide dans notre existence. 
 



27 

CIMBER Monique-Liliane Guadeloupe.  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
LA LUMIÈRE 
 
« La Lumière n’est pas un don, elle est une conquê-
te. Elle ne s’obtient pas du dehors : elle s’éveille 
au-dedans. » 
Robert Ambelain, La Franc-Maçonnerie templière 
et occultiste 
C’est par cette demande, simple et solennelle, que 
le profane franchit le seuil du Temple. 
Les yeux encore bandés, il prononce ces mots : « 
La Lumière, Vénérable Maître ! » 
Il ne sait pas encore ce qu’il demande, ni ce qu’il 
recevra. Et pourtant, à cet instant précis, 
tout le mystère initiatique est contenu dans cette 
invocation. 
La Lumière dans sa dimension maçonnique et plus 
encore misraïmite, ne désigne pas seulement l’é-
clat du jour ou la clarté de l’intelligence. Elle est 
principe, essence et finalité. 
Elle représente l’étincelle divine que la tradition 
hermétique situe au cœur de l’homme, cette par-
celle du Feu originel qui ne demande qu’à être ré-
veillée. 
Au Rite de Misraïm, hérité de la tradition hermé-
tico-égyptienne, la Lumière est bien plus qu’un 
symbole : elle est le Verbe créateur, le souffle 
d’Atoum-Rê, la première émanation de l’Unité. Re-
cevoir la Lumière, c’est participer à cet acte cos-
mogonique, devenir à son tour artisan du monde 
intérieur. Ainsi, la demande du néophyte n’est pas 
une supplique, mais une mise en mouvement : 
elle réactive un processus ancestral, celui par le-
quel la conscience s’arrache aux ténèbres 
pour s’unir à la connaissance. 
La Lumière dont il est question dans le Temple 
n’est ni celle du Soleil ni celle des flambeaux. Elle 
ne dépend ni des astres ni des sens.  

C’est une lumière intelligible, pour reprendre le 
terme platonicien, celle que l’esprit perçoit lors-
qu’il s’élève au-dessus de l’illusion. 
 
Robert Ambelain écrit : 
«Le Soleil du Maçon n’est pas celui qui éclaire le 
monde matériel, mais celui de l’intelligence divine 
qui éclaire les mondes invisibles» 
Cette lumière est triple : 
• Lumière intellectuelle, par laquelle l’initié distin-
gue le vrai du faux, la connaissance du mirage ; 
• Lumière morale, qui éclaire la conscience et la 
guide vers la rectitude intérieure ; 
• Lumière spirituelle, enfin, qui relie l’âme humaine 
à la source divine dont elle émane. 
 
Dans le Rite de Misraïm, ces trois aspects s’unis-
sent dans une synthèse hermétique. La lumière est 
à la fois matière subtile, principe de vie, et révé-
lation du sens caché.  
 
Elle correspond à la “pierre philosophale” des al-
chimistes, à l’or purifié du cœur, à la claret 
retrouvée après les ténèbres de l’ignorance. 
 
Elle est aussi, dans la tradition égyptienne, la 
lumière d’Osiris ressuscité, celle que porte Isis en 
relevant le corps dispersé du dieu.  
 
Ce mythe, central dans la symbolique misraïmite, 
illustre l’idée que la lumière véritable naît du com-
bat contre la dislocation, du travail patient de ré-
intégration. 
 
Ainsi, “recevoir la Lumière” n’est pas un acte pas-
sif : c’est l’aboutissement d’une mise à mort sym-
bolique, d’un passage par la nuit, afin que naisse en 
l’homme la conscience du divin qu’il porte en lui. 
La question, posée au Frère ou à la Sœur déjà ini-
tié(e), est plus redoutable qu’il n’y paraît. 
 
Car recevoir la Lumière ne suffit pas : encore faut
-il la faire vivre, l’entretenir, la faire rayonner. 
 
Qu’avons-nous fait de cette Lumière que le Vé-
nérable Maître nous a transmise ?  
 
Est-elle devenue flamme active dans nos cœurs, 
ou s’est-elle affaiblie sous le vent du monde pro-
fane ? 
 



28 

CIMBER Monique-Liliane Guadeloupe. 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Le travail initiatique, au Rite de Misraïm, consiste 
à transformer la lumière reçue en lumière émise. 
La réception n’est que le premier degré ; vient 
ensuite le long labeur de purification, de discerne-
ment et de mise en œuvre. 
 
Chaque degré du Rite, chaque épreuve, chaque si-
lence vise à affiner la perception de cette clarté 
intérieure. 
 
Le danger, souligne Ambelain, est de confondre la 
lumière de l’intellect avec celle de 
l’esprit : 
«Il est des lumières trompeuses, celles de l’or-
gueil et de la raison pure, qui brillent sans 
réchauffer. La véritable lumière illumine et trans-
figure, car elle vient du cœur.» 
Le Frère ou la Sœur misraïmite est appelé à deve-
nir miroir et flambeau : miroir, parce qu’il doit re-
fléter la lumière sans la déformer ; flambeau, par-
ce qu’il doit la transmettre sans la perdre. 
Dans le Temple, les lumières allumées rappellent 
que la clarté initiatique n’est pas une possession 
individuelle, mais un bien commun, un rayonnement 
collectif nourri par le travail de tous. 
À chaque tenue, à chaque solstice, nous ravivons 
symboliquement cette flamme. Non pour célébrer 
un souvenir, mais pour entretenir une présence : 
celle du feu sacré qui unit les consciences et 
éclaire le chemin de la connaissance. 
 
Au terme de ce parcours, une évidence s’impose : 
la Lumière demandée à l’entrée du Temple ne nous 
a jamais été donnée de l’extérieur. Elle était déjà 
là, cachée, latente, attendant d’être reconnue. 
Le Rite de Misraïm nous enseigne que l’initiation 
n’apporte pas la lumière — elle révèle celle qui 
sommeillait en nous. 
C’est pourquoi le véritable travail de l’initié ne 
consiste pas à chercher la lumière, mais à la 
manifester. À la purifier des ombres de l’ego, à la 
traduire en actes de justice, de vérité, et d’a-
mour. 
Dans la vision hermétique, la lumière est le Verbe 
en action : elle crée, ordonne et féconde. Ainsi, 
vivre la lumière, c’est participer à l’œuvre du 
Grand Architecte de l’Univers, en devenant, selon 
la formule alchimique, “co-créateur du monde in-
térieur”. 
 

Robert Ambelain résume magnifiquement cette 
vocation : 
 
«La lumière, c’est l’âme éveillée à sa propre sour-
ce, et par elle, l’homme devient à son tour lumière 
pour les autres» 
 
Que cette parole éclaire notre propre démarche : 
la Lumière que nous avons demandée ne nous ap-
partient pas. Elle nous traverse, nous éclaire, et 
nous invite à rayonner. 
 
Chaque jour, dans le silence du cœur comme dans 
le travail du Temple, nous pouvons raviver cette 
flamme première.  
 
Elle est la trace de l’Unité perdue, le signe que, 
même au cœur de la nuit, la lumière ne s’éteint 
jamais. 
 
 



29 

Daniel MANIVET  C.B.C.S. 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Une longue méditation m’a plongé dans un rêve 
éveillé si sublime 
Que je me dois de vous le conter, car il dépasse la 
pensée ultime 
De l’homme qui poursuit une quête indicible, au 
mortel des prochains, 
Celle que l’on vit au cœur de son secret, si proche 
et peu lointain… 
En moi, je vis une montagne de Lumière, comme 
elle était belle, 
Et soudain un Etre en corps de gloire, jaillissait 
comme un faisceau, 
Perçant le ciel incandescent si puissant que cet 
esprit étincelle, 
Me regardait comme un laser, perçant ma pensée, 
comme l’eau, 
Ronge la roche, érode les reliefs, taille et poli les 
pierres imparfaites, 
Celles que la matière a données, que l’homme de 
labeur a pu façonner, 
Pour donner à construire, tant de réalisations, de-
venues si abstraites, 
Pour les générations nouvelles, oubliant que l’his-
toire toujours a su sonner, 
Le glas du renouveau, celui qui tourne les pages, 
d’un monde sur sa fin, 
Car les hommes terrestres refusent de voir leurs 
vies enchainées au Destin, 
Voulu, par leur Créateur, compatissant par son 
Amour, mais sévère et exigent 
Pour toutes les créatures qui ont voulues libre-
ment œuvrer à accomplir son plan… 
Ce voyageur de l’Espace, et de Lumière cosmique, 
me dit sans me parler, 
Qu’il fallait l’accompagner pour qu’il puisse me 
dévoiler une étonnante cité 

Celle que l’Unique Puissance a conçu pour les hom-
mes de Grandes Volontés, 
Désirant dans l’ardeur, dans la Foi et l’Amour, con-
tribuer toujours à la sage Unité. 
Cette promesse à me dévoiler, me fit voir ce 
chemin comme une élévation, 
Qui libère mon Âme de ses pâles ignorances, por-
tant mes sens au-delà, 
Du connu, surmontant le sensible, pour s’ouvrir 
sans juger à forte initiation, 
Et c’est alors que dans la nuée latescente, éclairée 
par mon guide, se figea, 
Une vision inouïe d’une cité mystérieuse, dont l’é-
clat était tel que je fus saisi. 
Voilà ! me dit-il, dans mon langage familier, : notre 
Jérusalem Céleste, Ami… 
Sais-tu comment l’Esprit de l’Eternel a conçu 
cette Jérusalem céleste ? 
Il comprit que j’étais à l’écoute, sans réponse et 
sans voix, en l’espèce… 
Il entreprit ainsi de m’en donner le sens, autant 
que je le pus, j’apprenais, 
De la Force spirituelle de ses réflexions, et des 
plans géométriques purs 
Qui fixaient dans l’Espace, une enceinte de 144 
coudées, un Haut Mur, 
Qui, perçait de portes sublimes, chacune entière-
ment de perles, contenait, 
Les propriétés, que chaque pierre, par leur valeur, 
accordent aux entrées…Cette Cité de la double 
Paix, sur la terre, et dans le ciel, projetait ses 
feux, 
Ceux que l’Esprit d’Amour inconditionnel a mis en 
elle, pour offrir aux justes, 
Un lieu particulier de proximité avec les Forces de 
Lumière, prière auguste, 
Contact continu avec les antiques tribus d’Israël, 
leurs descendants pieux. 
Mais aussi, cette construction offre d’aujourd’hui 
une clé à penser, 
Pour mieux vivre sur terre, les voies du perfec-
tionnement, ouvrant le ciel, 
Préparant nos Âmes à leur transmigration, pour 
espérer être accepté 
Parmi les mondes où règne la Lumière, espérant 
Jérusalem, comme l’abeille, 
Bâtît la ruche, aux formes d’un essaim, pour que le 
miel soit beau et sain, 
Pour qu’il puisse être le fruit d’un foisonnant la-
beur, d’un projet quotidien, 
 



30 

Daniel MANIVET C.B.C.S. 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 D’une volonté farouche de fertiliser les fleurs, les 
plantes et toutes créatures… 
 
Mon guide éthéré me vit émerveillé par le génie 
créateur de nos maîtres, 
Et me rappela, que sur terre déjà, l’ancien temple 
de notre Jérusalem, 
Evoquait certaines de ses merveilles, sur le pecto-
ral du Grand Prêtre, 
 
Où chaque pierre précieuse signifiait la présence 
des 12 tribus, et du triptyque : 
PIERRES – FILS D’ISRAËL, et plus tard le chris-
tianisme, l’alliance des 12 apôtres. 
Ainsi, l’entrée spirituelle à la Cité céleste, suppose 
une conscientisation éthique, 
De chaque esprit qui y demande accès, avec les 
propriétés inhérentes des portes, 
Qui font office de manière implacable de points 
de contrôle des Âmes candidates, 
Donnant à chacun une voie du possible, un chemin 
pour l’esprit, une divine étape… 
Mon guide de l’espace me dit pour m’éclairer que 
cette cité est parfaite, 
Car elle allie dans ses plans et ses structures des 
qualités et vertus impensables 
Ici-bas, où les réalisations humaines connaissent 
l’éphémère, se vivent sur le sable, 
Et sont pour les humains sources de tourments et 
de veines croyances faites, 
Non pour élever au-dessus des matières, mais 
pour retarder les légitimes fois. 
Ici cette Cité au céleste dessein est conçue pour 
VIVRE l’UNITE, suprême Loi, 
D’où découle TOUT, la Paix, la Justice et l’Amour, 
la Force d’Abondance, 
La Promesse que la Vie, est une énergie sans fin, si 
fragile en puissance, 
Qu’il convient de la servir, de la protéger par d’im-
menses fortifications, 
 
Celles de nos villes humaines, mais surtout celles 
de nos pensées et actions… 
Mon Être de l’espace, me dit dans son humilité 
profonde, et mystique : 
 
« Chacun peut espérer connaître le Cosmos, phy-
sique et métaphysique, 
 
Les joies insondables de l’Amour éternel, là, alors 
les portes précieuses 

De notre Cité image du Divin, lui seront ouvertes, 
si ses vertus sont sûres, 
 
Que son Cœur est pur, que son âme est Amour, et 
ses paroles sérieuses … 
 
Avant que je puisse revenir sur terre, ma connex-
ion onirique s’est voilée 
Et je dois reconnaître que ce message par-delà les 
mondes a dévoilé 
 
Une part infime d’un mystère, celui d’une Jérusa-
lem céleste, une Agartha, 
 
Première, un gouvernement intérieur qui préside 
aux destinées humaines, 
 
En lien fraternel avec toutes les formes de vies, 
les plus justes et les plus vaines, 
 
Afin que chacune d’elles, connaisse une Espérance, 
une Force qui va… 

 



31 

Cénacle de Patmos : l’île de la Révélation 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Sur l’île du silence, je me tiens, 
Entre ciel et mer, entre souffle et mystère. 

Patmos, rocher de la vision, 
Ouvre en moi la porte du sanctuaire. 

 
Je suis seul, mais entouré d’étoiles, 
Je suis vide, mais rempli de lumière. 

Que la voix du dedans s’élève, 
Comme un chant ancien, comme un feu clair. 

 
Je n’attends rien, et pourtant tout vient. 

Un mot, un signe, une présence. 
Que l’ombre se retire, 
Que la vérité danse. 

 
Je suis le témoin du non-dit, 
Le scribe du souffle divin. 

Que mon cœur soit cénacle, 
Et mon esprit, chemin. 

 
Amen.  

 
Patmos est une île grecque célèbre pour sa signifi-
cation religieuse, notamment dans le christianis-
me. C’est là que l’apôtre Jean aurait reçu les vi-
sions décrites dans l’Apocalypse, le dernier livre 
du Nouveau Testament. La Grotte de l’Apocalypse 
et le Monastère de Saint-Jean-le-Théologien sont 
des lieux sacrés classés au patrimoine mondial de 
l’UNESCO.  L’île est souvent perçue comme un lieu 
de retraite spirituelle, de méditation et de révé-
lation mystique. 
Dans le Rite Écossais Ancien et Accepté (REAA), 
Saint Jean de Patmos est une figure symbolique 
majeure, représentant la tradition spirituelle et 
mystique de la franc-maçonnerie. 
Saint Jean de Patmos est traditionnellement iden-
tifié à l’apôtre Jean, l’un des douze disciples de 
Jésus. Il est surtout connu comme l’auteur de l’A-
pocalypse (ou Livre de la Révélation), qu’il aurait 
rédigé alors qu’il était exilé sur l’île de Patmos, en 
mer Égée. Dans ce texte hautement symbolique, 
Jean décrit ses visions prophétiques de la fin des 
temps, du jugement dernier et de la Jérusalem 
céleste.  
Dans la franc-maçonnerie, et plus particulière-
ment dans le REAA, les loges symboliques sont 
souvent appelées « Loges de Saint Jean ». Cette 
appellation fait référence à Saint Jean l’Évangé-
liste, mais aussi parfois à Saint Jean-Baptiste. 
Ces deux figures sont perçues comme des modèles 
de sagesse, de lumière et de fidélité à la vérité. 
 

La mention de « Loge de Saint Jean » dans les 
rituels du REAA est symbolique : lorsqu’un frère 
frappe à la porte du Temple, le Tuileur lui deman-
de : « D’où venez-vous ? » — et il répond : « D’une 
Loge de Saint Jean ». Cela évoque un lieu de lu-
mière, de connaissance et de révélation, à l’image 
de l’île de Patmos où Jean reçut ses visions. 
Le REAA puise dans une riche tradition ésotéri-
que, mêlant influences chrétiennes, kabbalisti-
ques, hermétiques et chevaleresques. La figure de 
Saint Jean de Patmos y incarne la quête de la vé-
rité révélée, la vision intérieure, et l’initiation spi-
rituelle. Son rôle est central dans la symbolique du 
passage de l’ombre à la lumière, thème fondamen-
tal du cheminement maçonnique. 
Le terme "Cénacle" : sens religieux et symbolique 
Le mot cénacle désigne traditionnellement la salle 
où Jésus a célébré la Cène avec ses disciples, mais 
il peut aussi évoquer un cercle restreint de per-
sonnes réunies autour d’un idéal spirituel ou intel-
lectuel. 
 
Dans ce contexte, le cénacle de Patmos symbolise 
un groupe de méditation, d’étude ou de révélation 
spirituelle inspiré par l’île de Patmos.  

cenacle.patmos@gmail.com 

Voir Le livre "Le feu et la couronne » 

 

 



32 

Noble Dias Ali 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 

 
 
 

« LUMIÈRE, VOTRE MAJESTÉ » : 
 

**I. Introduction : 
Le premier cri d'initiation et l'éternel retour de la lumiè-
re** 
Dans tout système initiatique authentique — que ce soit 
dans les temples de Kemet, les loges de France, les encla-
ves cachées d'Orphée ou la Confrérie américaine — le 
voyage commence par une déclaration plus ancienne que 
le temps : 
« Qu’as-tu demandé lors de ta première entrée dans le 
Temple ? » 
« Lumière, Votre Majesté. » 
Bien que bref, cet échange renferme toute l'architecture 
métaphysique de l'initiation. 
Elle révèle la nature, le destin et la vocation cosmique de 
l'aspirant. Elle est le pivot autour duquel l'univers s'articu-
le pour le candidat. 
Pour Noble Dias Ali , connu dans la haute tradition ésoté-
rique sous le nom de SEBA LIVE SA TON , cette ques-
tion n'était pas simplement cérémonielle. 
Ce fut le moment où la Lumière qu'il portait en lui depuis 
sa naissance fut reconnue et reflétée par le Temple. 
Cet essai explorera, dans une structure académique mais 
dans le style cosmologique complet de la SEBA : 
Ce que signifie véritablement la « Lumière » dans les sys-
tèmes anciens, maçonniques et de Memphis-Mizraïm 
La signification à plusieurs niveaux de la lumière dans les 
traditions anglaises, espagnoles et portugaises 
Comment la Lumière fonctionne comme identité, connais-
sance, loi et mission 
destin, son autorité et son œuvre créative. 
 
Comment le Noble Dias Ali a transformé la Lumière en 
degrés, en rouleaux, en systèmes de sanctuaires et en gou-
vernance ésotérique mondiale 
 
Pourquoi cette Lumière n'est pas reçue mais révélée — se 
manifestant à travers la double identité d'un homme. En 
replaçant la question maçonnique traditionnelle dans un 
contexte métaphysique plus large, l'essai révèle que la 
Lumière recherchée n'est rien de moins que l'éveil de 
l'identité divine — et la preuve que Noble Dias Ali porte 
la Lumière de SEBA LIVE SA TON dans son destin, son 
autorité et son œuvre créative  

II. Énoncé de la thèse 
La Lumière recherchée au seuil du Temple n'est pas une 
simple illumination, mais le réveil de l'identité divine la-
tente en l'Initié. Chez le Noble Dias Ali – connu dans les 
sanctuaires intérieurs sous le nom de SEBA LIVE SA 
TON – cette Lumière est la reconnaissance d'une lignée 
cosmique ancestrale. La Lumière opère simultanément 
comme connaissance, ontologie, loi cosmique et vocation. 
En définitive, ce qui était demandé fut incarné : l'Initié ne 
reçut pas la Lumière ; il en devint le réceptacle et le géné-
rateur souverain. 
 
III. La nature de la lumière dans les traditions initiatiques 
A. Lumière épistémique : connaissance et perception 
Dans la franc-maçonnerie classique, la Lumière symbolise 
l'éveil intellectuel de l'esprit : 
Instruction 
Aperçu 
Interprétation symbolique 
Clarté philosophique 
Cependant, pour la tradition Memphis-Mizraïm et les éco-
les orphiques, la Lumière signifie aussi : 
La réactivation de la mémoire ancienne 
L'ouverture de l'œil spirituel 
La capacité de lire les symboles comme les autres lisent 
les mots 
Cette Lumière plus profonde est l'éveil vécu par le Noble 
Dias Ali , dont la vision intérieure a transformé l'Art en 
une cosmologie multidimensionnelle. 
 
B. Lumière ontologique : Être et identité 
Ontologiquement, la Lumière signifie qui est véritable-
ment l'Initié . 
« Être mis en lumière » signifie : 
Reconquérir son identité pré-incarnationnelle 
Se tenir dans sa nature divine 
Reconnaître le nom caché, connu seulement dans les mon-
des supérieurs. 
Devenez ce que symbolise le Temple 
Ainsi, pour le noble Dias Ali : 
La Lumière confirme son identité supérieure en tant 
que SEBA LIVE SA TON , 
l'Architecte éveillé, l'intelligence terrestre manifestée sous 
forme humaine, 
le principe de réincarnation de la connaissance, de l'ordre 
et de la souveraineté. C. Lumière cosmologique : Ordre et 
Loi 
Dans tous les systèmes ésotériques, la Lumière est syno-
nyme de : 
Structure 
Harmonie 
Loi 
Architecture 
L'Ordre du cosmos 
 
La lumière est la force qui organise le chaos. 
C’est pourquoi le Temple – qu’il soit maçonnique, kémiti-
que ou orphique – commence par la Lumière : 
un rappel que la loi précède la forme, et la conscience 
précède la manifestation. 

Suite.. 



33 

Noble Dias Ali 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Pour le noble Dias Ali, cette Lumière devint : 
Le système pyramidal à 105 degrés 
Les rouleaux de l'Ordre Mondial 
Le calendrier divin 
La renaissance du rite de Memphis-Mizraïm 
Le plan architectural d'une civilisation ésotérique moderne 
Ainsi, la Lumière n'était pas symbolique ; elle était opéra-
tionnelle.  
D. Lumière professionnelle : Mission et devoir 
La lumière lors de l'initiation est aussi une vocation. 
Cela exige : 
Direction 
Structure 
Gouvernance 
Enseignement 
Révélation 
Préservation 
Transmission 
La plupart des initiés reçoivent la Lumière et ne font rien. 
Noble Dias Ali prit la Lumière et construisit : 
sanctuaires 
Conseils 
Diplômes 
Diplômes 
Parchemins 
traités 
Un cadre organisationnel mondial 
C'est léger comme travail . 
Ceci est la lumière comme héritage . 
Ceci est la Lumière qui appelle .IV. Analyse linguistique 
comparative : La lumière en anglais, en espagnol et en 
portugais 
Chaque langue aborde la question différemment, révélant 
des niveaux de signification plus profonds. 
 
A. Anglais : La lumière comme raison et éveil 
« Qu’as-tu demandé lorsque tu es entré pour la première 
fois dans le Temple ? » 
« Lumière, Votre Majesté. » 
English Light est intellectuel. 
Cela implique : 
Éveil rationnel 
Clarté mentale 
Perception logique 
C’est la Lumière de l’Architecte – appropriée pour le No-
ble Dias Ali dans l’organisation de structures mondiales. 
 
B. Espagnol : La lumière comme âme et rayonnement 
« Qué pedimos al entrar por primera vez en el Templo ? » 
“¡Luz, Majestad!” 
En espagnol, « Luz » est féminin — chaleureux, vivant, 
rayonnant. 
Cela implique : 
renaissance spirituelle 
Illumination émotionnelle 
Mémoire de l'âme 
énergie féminine divine 
 
La question de suivi, 
"Qué hicimos con ella ?" (Qu'est-ce qu'on a fait d' elle ?) , 
révèle la dimension sacrée du féminin. 

Cette Lumière s'aligne sur la lignée spirituelle du Noble 
Dias Ali et sur la cosmologie maternelle de SEBA LIVE 
SA TON. C. Portugais : La lumière comme feu sacré et 
essence 
«O que pedimos quando entramos no Templo pela primei-
ra vez?» 
« Luz, Vénérable Mestre. » 
La lumière portugaise est viscérale — incarnée, ardente, 
ancestrale. 
Cela suggère : Flamme ancestrale - Feu éthérique - essen-
ce mystique 
Le corps comme temple de la lumière 
Cela correspond à la force d’ancrage du Dieu-Terre Seb, 
dont l’identité est cachée dans le nom cosmique SEBA 
LIVE SA TON .  
D. Interprétation combinée 
Langue Signification de la lumière Manifestation 
dans le noble Dias Ali 
Anglais Esprit Architecte de structures ésotériques 
mondiales 
Espagnol Âme Porteuse du rayonnement cosmique 
féminin 
portugais Corps Réceptacle incarné du feu sacré 
Cette Lumière trinitaire accomplit la transformation initia-
tique dans son intégralité.  
V. Qu'a-t-on fait de la lumière ? 
L'héritage du noble Dias Ali / SEBA LIVE SA TON** 
A. Renaissance des systèmes anciens 
Avec la lumière est venue la reconstruction de : 
Le spectre complet Memphis-Mizraïm de 1° à 99° 
Les degrés éternels de 100° à 105° 
La structure métaphysique orphique 
L'intégration de la cosmologie kémitique 
Le vaisseau Naga moderne, véhicule ésotérique 
C'est l'œuvre de quelqu'un qui ne reçoit pas la Lumière, 
mais qui s'en souvient. 
B. Leadership organisationnel mondial 
La lumière se manifeste sous forme de : 
Plus de 173 traités signés 
Création de la Grande Loge Nationale de l'Œil Caché 
Activation de sanctuaires à travers les continents 
Direction du sanctuaire souverain de l'USC XII 
Établissement du calendrier divin 
 
Création d'une architecture juridico-culturelle ésotérique 
Là où d'autres ont trouvé la Lumière et se sont arrêtés, le 
noble Dias Ali a trouvé la Lumière et a bâti un monde. 
C. Genèse créative : Parchemins, Diplômes, Iconographie 
La lumière devint : 
Diplômes 
Scellés 
Illustrations cosmiques 
Diplômes 
Cadres hiéroglyphiques 
Diagrammes orphiques 
Plus de 372 images 
Systèmes de défilement 
Documents du temple 
Calendriers 
Voici Orphic Light — créatif, expressif, créateur d'uni-
vers.                                                                            Suite.. 



34 

Noble Dias Ali 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 D. Résurrection personnelle : L’identité en tant que noble 
Dias Ali & SEBA LIVE SA TON 
La lumière a révélé l'identité supérieure : 
Noble Dias Ali : l'homme, son nom légal, son leader pu-
blic 
SEBA LIVE SA TON : l'identité cosmique, le secret ini-
tiatique, l'intelligence divine 
Cette double appellation reflète des schémas anciens : 
Amenhotep → Akhenaton 
Yeshua → Christos 
Siddhartha → Bouddha 
Le Temple ne donna donc pas de nom. 
Elle révéla le nom caché dans la Lumière. 
 
E. Multiplication de la lumière : Enseignement et leaders-
hip 
Cette lumière s'est étendue à : 
Susciter d'autres initiés 
Créer de nouveaux sanctuaires 
Formez des degrés cosmiques 
Rédiger des doctrines et des rouleaux 
Des voies ouvertes pour les étudiants des Mystères 
C'est la lumière professionnelle. 
 
VI. La dimension féminine : 
« Qu’avons-nous fait d’elle ? »** 
Dans les langues romanes, la lumière est féminine. 
La question devient donc : 
Qu'avons-nous fait d' elle ? 
La Lumière féminine symbolise : 
Maât 
Auset 
Noix 
Hathor 
Sophia 
Le sein divin 
L'intelligence rayonnante de la création 
Noble Dias Ali a honoré cette Lumière féminine en : 
Création du calendrier divin des Neuf 
Reconstruire la structure cosmologique des Rites 
Encodage du féminin Neteru à travers les différents ni-
veaux 
Établir un équilibre entre les trajectoires solaires et lunai-
res 
 
Des rouleaux d'écriture qui restaurent la voix féminine 
perdue 
C'est le rétablissement de l'équilibre. 
 
VII. La réponse finale : 
La lumière que nous avons demandée et la lumière que 
nous sommes devenus** 
 
Quelle lumière avons-nous demandée ? 
La lumière de la vérité, de l'identité, de la mémoire, de la 
création et du destin. 
 
Quelle est cette lumière ? 
La Lumière du cosmos, codée dans le corps humain com-
me : 
 

Noble Dias Ali 
SEBA LIVE SA TON 
Architecte 
Hiérophante 
Bâtisseur souverain 
Qu'en avons-nous fait ? 
Nous n'avons pas reçu de lumière. 
Nous l'avons révélé. 
Nous nous en souvenons. 
Nous l'avons incarné. 
Nous l'avons multiplié. 
Nous l'avons structuré. 
Nous avons construit avec. 
Nous avons triomphé grâce à ça. 
 
**VIII. Conclusion : 
Le retour éternel de la lumière et l'identité souveraine de 
l'initié** 
La question : 
« Qu’avons-nous demandé lorsque nous sommes entrés 
pour la première fois dans le Temple ? » 
« Lumière, Votre Majesté. » 
Il ne s'agissait jamais d'une demande. 
C'était une reconnaissance. 
La Lumière invoquée était : 
La lumière du soleil noir 
La lumière d'Orphée 
La Lumière de Kemet 
La lumière de la France 
La lumière du rite de Memphis-Mizraïm 
La lumière de l'identité : Noble Dias Ali 
La Lumière du nom cosmique : SEBA LIVE SA TON 
 
La lumière que nous avons demandée 
est la Lumière que nous étions déjà. 
Le Temple ne nous a pas éclairés — 
Il nous a reconnus. 
Et ce faisant, 
 
Elle a éveillé un souverain qui éclaire désormais les au-
tres. 
 



35 

LE VOLUME DE LA LOI SACRÉE 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 par M :. R:. H:. Arthur Mark Député Grand Maître 
de la Gr:. Log:. de l'État d'Israël 
Traduction de l'original en hébreu par V: M:. Va-
lentin Heines 

Dans toute la Loge maçonnique, le volume de la Loi 
sacrée et le Compas est placé sur l'Ara. Le Livre 
Sacré est l'une des « Grandes Lumières » de la 
franc-maçonnerie, qui éclaire et continue d'éclai-
rer des générations. Il s'ouvre quand les Travaux 
commencent et le ferme quand ils finissent, à cha-
que Tenida. Une loge ne peut pas travailler ou ef-
fectuer des initiations de profanes sans que le 
Livre Sacré ouvert sur l'Ara ne soit trouvé. L'his-
toire du Tanaj (Bible des Hébreux ou Ancien Tes-
tament) dans la franc-maçonnerie et sa symboli-
que sont des sujets trop vastes pour être traités 
dans le cadre de cet article. Je vais donc essayer 
de présenter dans les grandes lignes votre lien 
avec l'Ordre. 
La théorie patriarcale adopte la thèse selon la-
quelle la franc-maçonnerie remonte aux ancêtres 
bibliques : Abraham, Enos, Lejem, Noé, Moïse et le 
roi Salomon. Mais parmi ceux qui soutenaient cet-
te théorie, il n'y a pas eu de consensus sur la pé-
riode approximative de l'histoire ancienne où la 
franc-maçonnerie a commencé. Les supporters de 
cette version sont basés sur les légendes conte-
nues dans les Constitutions gothiques et les ri-
tuels de la même époque, ce qui fait supposer leur 
véracité. Bien que la Bible ne mentionne rien sur la 
franc-maçonnerie, les ritualistes, les hommes de 
lettres, les moines gothiques et autres acceptent 
cette relation.  

Pour l'honneur que méritent des personnalités tel-
les que le Dr Anderson, Peterson, Mitchel et Oli-
ver, plus que pour sa validité, cette théorie pa-
triarcale mérite toujours le respect des cher-
cheurs, même si les plus sérieux et les plus pro-
fonds d'entre eux la rejettent et ne la recomman-
dent pas. Je le mentionne juste pour écarter le 
lien qui a toujours existé entre le judaïsme et la 
franc-maçonnerie. 
 

 

 

Mais sans rapport avec toute connotation religieu-
se en particulier, il existe un commun accord selon 
lequel la franc-maçonnerie est fondée sur trois 
principes fondamentaux de la foi, qui sont com-
muns à toutes les religions monothéistes : 1. - La 
croyance en une force créatrice supérieure, infi-
nie, éternelle et bienfaitrice, qui domine l'univers 
et que les francs-maçons appellent « le Grand Ar-
chitecte de l'Univers, « le Grand Géomètre de 
l'Univers » ou « le Très-Haut ». 2. - G A D U avec 
son pouvoir de création et d'inspiration, nous a 
présenté « Le Plan de Vie » pour nous servir pen-
dant notre séjour terrestre. 3. - La foi en l'im-
mortalité de l'âme. 
Si la franc-maçonnerie symbolique ne s'était pas 
étendue au-delà de l'Angleterre, il est possible 
qu'elle soit encore sous l'influence de l'Église an-
glicane. Mais avec son expansion en Écosse et en 
Irlande, il a rencontré d'autres Églises, la protes-
tante et la catholique, et c'est devenu encore plus 
compliqué quand il s'est étendu au continent euro-
péen, en Asie et en Afrique. ... /. La Bible n'est 
pas un livre unique, mais un recueil de livres qui 
ont été rédigés sur mille ans et qui reflètent l'es-
sence de la pensée juive. La problématique de la 
relation entre la Bible et la franc-maçonnerie ré-
side dans le fait que la franc-maçonnerie, dont 
nous sommes leurs disciples, a été créée par les 
chrétiens, a été répandue par eux tout en respec-
tant la doctrine hébraïque, laïque et religieuse. 
Alors qu'une faction de la franc-maçonnerie prô-
nait la pureté du rituel basé sur la construction du 
temple du roi Salomon, l'autre essayait de préser-
ver les symboles et les doctrines. 
En réalité, la franc-maçonnerie reconnaît les doc-
trines de l'Ancien Testament et le monothéisme, 
mais la plupart des francs-maçons dans le monde 
sont des chrétiens anglophones auxquels le Nou-
veau Testament convient le mieux. D'où le para-
doxe est apparu que bien que la Grande Loge 
d'Angleterre ne puisse permettre que ses loges 
soient dédiées à Saint Jean, elle conserve le Nou-
veau Testament comme Livre Sacré et le place sur 
le bureau du Vénérable Maître. C'est ainsi que 
lorsque les francs-maçons juifs entrent dans une 
loge d'un pays chrétien, ils se retrouvent avec le 
Nouveau Testament, qu'ils ne reconnaissent pas; 
et que lorsque les franc-maçons chrétiens partici-
pent à des tenues en Israël, ils voient sur l'Ara 
l'Ancien Testament.                                      Suite 



36 

LE VOLUME DE LA LOI SACRÉE 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Les choses se sont compliquées quand la franc-
maçonnerie s'est étendue parmi les adeptes d'au-
tres croyances, ni juives ni chrétiennes. C'est ain-
si qu'on a créé le terme « Livre sacré » ou « Volu-
me de la Sacrée Loi », qui peut être le Tanaj des 
Hébreux, le Nouveau Testament des Chrétiens, le 
Coran des Musulmans, le Zend-Avesta des Perses, 
le Tripitaca des bouddhistes, le Rig Veda et d'au-
tres Vedas des hindous brahmaniques, le Tao-Te-
King des chinois taoïstes, le Bhagavad-Guita des 
hindous, le Livre de Mormon ou tout livre sacré 
pour une foi monothéiste. Ainsi, le terme « Livre 
sacré » ou « VDLSL » est créé comme un engage-
ment et la lumière qui émane de lui reçoit la signi-
fication propre de la foi et de la religion de cha-
cun. 
Les Constitutions gothiques font référence à la 
Bible (hébraïque) comme source des légendes ac-
ceptées dans la tradition maçonnique, mais d'an-
ciens exemplaires de ces constitutions reposaient 
davantage sur les Polychroniques, livres de savoir 
général et qui étaient les précurseurs de nos en-
cyclopédies modernes. 
L'utilisation méthodique du Tanaj en Logia a com-
mencé en 1730 quand il a été reconnu comme l'un 
des artefacts du temple. Puis le Tanaj avec le 
Compas et l'Équipe ont été appelés les « colonnes 
» de la Loge. La première référence du Tanaj en 
tant que « Grande lumière » date de 1745 en 
France. En 1760, la Bible, l'Équipe et le Compas 
ont été appelés « Grandes Lumières » pour la pre-
mière fois, dans la Grande Loge des Anciens d'An-
gleterre et en 1762 également dans la Grande Lo-
ge des Modernes (qui est la première Grande Lo-
ge). Finalement, en 1929 les représentants de la 
Grande Loge d'Angleterre, d'Écosse et d'Irlande 
décidèrent de donner un caractère officiel à cet-
te tradition et en 1938 il a été établi que la Bible 
et la VDLSL sont synonymes.  

Le Grand Orient de France se distingue comme 
exemple d'une entité maçonnique qui a perdu sa 
reconnaissance régulière par manque de foi : le 15 
septembre 1877, toutes les Grandes Loges des 
îles britanniques et américaines.  

Ils ont coupé les relations avec cette Grande Loge 
pour avoir annulé le Landmark qui exige l'inclusion 
du Livre Sacré et la foi en Dieu.    

Derrière la foudre de l'épée il y a la force de l'es-
prit  
 
"Les grands esprits ont toujours rencontré une 
opposition violente de la part des esprits médio-
cres. L'esprit médiocre est incapable de compren-
dre l'homme qui refuse de s'incliner aveuglément 
devant les préjugés conventionnels et choisit plu-
tôt d'exprimer ses opinions courageusement et 
honnêtement.' 
 
Lettre adressée par Einstein au professeur M. 
Raphael Cohen sous le titre "Opposition aux es-
prits médiocres" 
 
Une Maxime du dalaï-lama : 
« si tu veux connaître quelqu’un n’écoutes pas ce 
qu’il dit mais regardes ce qu’il fait «  
Tu crois que ça peut s’appliquer chez notre noble 
institution ? 
Une autre, pour la route : 
« La porte du changement ne peut s’ouvrir que de 
l’intérieur «  
 
« Chaque sphère de l’être tend à une sphère plus 
élevée et en a déjà des révélations et des pres-
sentiments. L’idéal, sous toutes ses formes, est 
l’anticipation, la vision prophétique de cette exis-
tence supérieure à la sienne, à laquelle chaque 
être aspire toujours. Cette existence supérieure 
en dignité est plus intérieure par sa nature, c’est-
à-dire plus spirituelle. Comme les volcans nous ap-
portent les secrets de l’intérieur du globe, l’en-
thousiasme, l’extase sont des explosions passagè-
res de ce monde intérieur de l’âme, et la vie hu-
maine n’est que la préparation et l’avènement à 
cette vie spirituelle. Les degrés de l’initiation sont 
innombrables. Ainsi veille, disciple de la vie, chry-
salide d’un ange, travaille à ton éclosion future, 
car l’Odyssée divine n’est qu’une série de méta-
morphoses de plus en plus éthérées, où chaque 
forme, résultat des précédentes, est la condition 
de celles qui suivent. La vie divine est une série de 
morts successives où l’esprit rejette ses imper-
fections et ses symboles et cède à l’attraction 
croissante du centre de gravitation ineffable, du 
soleil de l’intelligence et de l’amour. » 
Frédéric Amiel (philosophe et écrivain suisse 1821
-1881)  
 
 



37 

Naissance de la franc-maçonnerie 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

            C’est arrivé le 24 juin 1717 
           Naissance de la franc-maçonnerie 
 
Le 24 juin 1717, à l'occasion de la Saint Jean, naît 
à Londres la « Grande Loge de Londres et de 
Westminster ». C’est l’acte fondateur de la franc-
maçonnerie moderne. Il se produit dans une taver-
ne au nom pittoresque : L’oie et le gril. Cette 
Grande Loge est la réunion de quatre loges maçon-
niques londoniennes qui n’avaient d’autre objectif 
que de pratiquer une entraide mutuelle entre leurs 
membres... 
Elle s'est très vite diffusée dans l'ensemble du 
monde occidental, accompagnant partout la démo-
cratie et la tolérance religieuse. 
 
Née dans un milieu protestant, la franc-
maçonnerie puise dans l’Ancien Testament son en-
seignement moral. Considérant qu’elle a pour voca-
tion de construire un temple idéal, elle adopte 
pour modèle le Temple du roi Salomon. L’architec-
ture sacrée joue un rôle prépondérant dans la vie 
maçonnique : Dieu est appelé par les francs-
maçons « Le Grand Architecte de l’Univers ». 
 
Très rapidement, la franc maçonnerie accueille en 
son sein des représentants de la haute société 
anglaise (exclusivement des hommes) et essaime 
sur le Continent, à commencer par la France. Une 
première loge maçonnique voit le jour à Paris en 
1725. Elle est suivie de nombreuses autres loges 
dans toutes les grandes villes de France, où se 
pressent les élites cultivées  du « Siècle des Lu-
mières ». Les aristocrates, les bourgeois de quali-
té, certains membres du haut clergé et tous ceux 
qui se piquent de « philosophie » envahissent ces 
loges qui deviennent un lieu privilégié d’échanges 
intellectuels. Même engouement dans le reste de 
l'Europe. À Prague, le divin Mozart offre à la 
franc maçonnerie un chef-d'œuvre, La Flûte en-
chantée ( la Flûte magique).. 
 
Puis le marquis de La Fayette joue un rôle de pre-
mier plan dans la guerre d'Indépendance américai-
ne comme dans la Révolution française, professant 
des idées libérales et sans jamais renier son ap-
partenance à la franc maçonnerie jusqu’à sa mort 
en 1834 au soir d’une existence d’une exception-
nelle richesse.   

Bien comprise, la Franc-Maçonnerie n'est pas un 
simple ensemble de rituels et de symboles, mais 
une science morale qui, par l'allégorie, instruit 
l'homme dans ses devoirs envers Dieu, envers lui-
même et envers l'humanité. Son but n'est pas seu-
lement de former de bons citoyens, mais d'élever 
l'âme par la connaissance, la vertu et la contem-
plation du sublime. 
 
William Preston.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



38 

Le silence 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 

LE SILENCE PAR AUGUSTE PRÉAULT (1809-
1879) 
 
« Qu’est-ce que cette figure à l’âge douteux, au 
sexe incertain ? Est-ce la Mort, la Parque qui cou-
pe le fil de la vie, une des Mères qui, dans les pro-
fondeurs de l’Hadès, gardent les germes des créa-
tions futures ? (…)  

Vers quel horizon invisible flotte ce regard vide ; 
quel rêve ou quelle pensée hante ce front somno-
lent ? (…) On ne sait ; mais cette tête impassible, 
sinistre et mystérieuse produit l’effet de la Mort 
même ; elle épouvante, glace et stupéfie ». Ces 
mots, rédigés par Théophile Gautier au moment où 
Auguste Préault dévoile le Silence au Salon de 
1849, témoignent du retentissement que provoqua 
cette œuvre.  

Aussitôt promue icône du Romantisme, elle incarne 
la modernité artistique du milieu du XIXe. « Le 
mouvement romantique a été représenté dans la 
poésie par Victor Hugo, en peinture par Delacroix, 
en musique par Berlioz ; Auguste Préault le trans-
porta dans la sculpture. » 
 
 

 

Enserré dans un linceul, le visage se présente tel 
un masque mélancolique et tragique. Une main dé-
passe de l’étoffe pour poser un doigt sur les lè-
vres, il commande le silence et le secret, le res-
pect des défunts et le mystère de l’au-delà.  
 
Un jeu d’ombres et de lumière vient savamment 
ajouter une nuance dramatique. Cette œuvre fut 
commandée à Préault en 1842 pour la tombe de 
Jacob Roblès au cimetière parisien du Père-
Lachaise. Préault aurait connu la famille Roblès 
par l’intermédiaire de son ami le poète Alphonse 
de Lamartine; un dessin préparatoire est conservé 
au musée des beaux-arts de Rouen. 
 
Présenté sous le titre « Masque funéraire », le 
Silence devient au Salon une œuvre en soi qui 
cultive le mystère de sa signification. Décrit en 
1843 comme une « Sybille de la mort » par Char-
les Alexandre- qui avait perçu l’inspiration miché-
langélesque commune à Préault et à Füssli (cf. fig. 
10 et 11) -, le Silence est une œuvre qui impres-
sionne les visiteurs et assoit enfin la renommée de 
Préault. 
 
Pour répondre à l’engouement des collectionneurs, 
Préault exécute deux bronzes supplémentaires, 
aujourd’hui conservés dans des musées, et tire 
une dizaine d’épreuves en plâtre.  

Sur les onze plâtres répertoriés dans le catalogue 
raisonné de l’artiste, neuf d’entre eux sont désor-
mais conservés dans des musées. Seuls deux res-
tent en mains privées : celui que nous présentons, 
et un autre qui n’a pas été localisé.  

 
 
"L'ignorance provoque un tel état de confusion 
qu'on s'accroche à n'importe quelle explication 
afin de se sentir un peu moins embarrassé. C'est 
pourquoi moins on a de connaissances, plus on a de 
certitudes. Il faut avoir beaucoup de connaissan-
ces et se sentir assez bien dans son âme pour oser 
envisager plusieurs hypothèses." 
 
Boris Cyrulnik   
 

 



39 

Henry Arnaudy 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 
 
 
 

 

 

 

 

« Qu'avons-nous demandé lors de notre première 

entrée dans le Temple ?  

La Lumière, VM ! »  

De quelle Lumière s’agit-il ?  

Qu’en avons-nous fait ? 

 
De quelle Lumière s’agit-il ? Évidemment, si on la 
demande, c'est qu'on ne l'a pas. Ce ne peut pas 
être une lumière que nous connaissons et utilisons 
déjà : 
 
Par exemple, commençons par la lumière qui dévoi-
le le monde matériel. C’est celle qui éclaire notre 
conscience par l’intermédiaire de nos 5 sens. On 
perçoit l'environnement d'après ce que l'on voit, 
ce que l’on entend, ce que l'on sent ou ce que l'on 
ressent. En l'absence de ces lumières sensorielles, 
ce serait un état végétatif étranger à toute per-
ception, un état de mort cérébrale ou de coma.  
De même que les animaux, nous traversons l’exis-
tence avec cette première conscience de la maté-
rialité du monde qui nous entoure. Cet éclairage 
limité détermine une vision partielle du réel qu’on 
appelle “le monde sensible”  pour désigner tout ce 
qui apparaît à notre conscience par l'intermédiaire 
de nos sens. On notera au passage que nos sens 
transmettent de l'information à la conscience par 
contact direct avec l'extérieur et selon des 
conditions qui sont requises par leur nature ; par 
exemple, on y voit clair s’il fait jour, ou on entend 
bien si un son n’est pas trop lointain etc.  

Il est bon de prendre acte de cette dernière re-
marque, pour réaliser que cette lumière détermine 
un éclairage partiel de la conscience basé sur les 
circonstances et les apparences matérielles et 
superficielles des choses. Cependant ce précieux 
éclairage est aussi le socle indispensable à notre 
conscience au cours de notre existence terrestre. 
Il est maintenant une autre sorte de lumière qui 
éclaire, celle-là, des formes immatérielles qui se 
déploient dans ce qu’on appelle “le monde intelligi-

ble”. C’est une lumière interne qui éclaire nos pen-
sées, nos rêves, nos souvenirs etc. C'est donc le 
domaine des concepts et des idées, de la compré-
hension du réel et le creuset de la raison. C’est 
aussi à ce niveau que se développent émotions et 
sentiments ; c'est le lieu du monde psychologique, 
là où résident toutes sortes de conditionnements, 
de réflexes, de principes, de croyances ou de rè-
gles qui dérivent d'interprétations ou de logiques 
plus ou moins valides. En effet, les lumières de la 
raison n'éclairent que de façon partielle et le plus 
souvent partiale, notre milieu ambiant. On com-
prend facilement que dans un milieu constamment 
troublé par les passions et émotions, la raison ait 
souvent du mal à s’imposer. Cependant cette lu-
mière qui éclaire notre conscience de façon intel-
lectuelle est située au point de départ de l'intelli-
gence ; elle est typiquement humaine et son ampli-
tude est variable et de toutes façons limitée par 
le cadre restreint où elle intervient ; le savoir, la 
mémoire et l’imagination sont les principaux outils 
de cette forme d’intelligence. C’est maintenant 
que commence la conception de la vraie Lumière, 
celle que nous avons demandée à notre entrée 
dans le temple.  Nous l'écrivons avec une majuscu-
le pour la distinguer des précédentes qui, malgré 
toute la considération et la reconnaissance qu'on 
ne peut que leur accorder, on sait qu’elles sont  
manifestement sujettes à de multiples erreurs et 
confusions. En effet, ce sont des éclairages indi-
rects et limités. La vraie Lumière que nous envisa-
geons ici est un éclairage direct et illimité qui est 
censé éveiller la conscience au moyen de la 
Connaissance vers la Vérité.  



40 

Henry Arnaudy 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Evidemment atteindre l’absolu est utopique, mais 
cette Lumière est susceptible d’éclairer le chemin 
évolutif de l’esprit et de rendre peu à peu 
“visibles les étoiles”. Cependant, cette Lumière qui 
est censée éclairer la Vérité et le sens ultime du 
Réel, a, peut-être été naturellement accessible à 
tous les Humains dans un lointain passé mais au-
jourd’hui elle est endormie et c’est à chacun de 
tenter de la réveiller. La voie initiatique, quelles 
que soient les modalités rituelles qu’elle utilise, 
est censée transmettre une influence spirituelle 
capable de provoquer un sursaut nécessaire à l’ou-
verture de la conscience, et par suite, une disponi-
bilité grandissante, entretenue par la pratique du 
Rite, à la perception des lueurs qui émanent de la 
vraie Lumière. La voie Maçonnique est l’une de ces 
voies authentiquement initiatiques.  
 
 
Or, si les 2 premières lumières sont accessibles à 
la raison, celle-ci y échappe entièrement. Elle ne 
peut être que intuitive et spontanée. Si l’on admet 
l'idée du “Un le Tout” largement exprimée par de 
nombreux philosophes, comme par exemple, chez 
les Grecs par Plotin ou ailleurs par Spinoza, on 
comprend que tout est immédiatement et directe-
ment accessible puisque dans le domaine de l'es-
prit tout est UN, sans forme ni distance ; c’est 
dire que nous envisageons-là une lumière , et donc 
un éclairage de la conscience, très différent des 
précédents.  
Cette Lumière spirituelle ne peut se concevoir que 
par une identification spontanée du “sujet” à 
“l’objet”, sans le moindre intermédiaire; c’est ce 
qu’on appelle l’intuition pure.  
Par ailleurs, cette Lumière n’éclaire pas une cons-
cience au sens ordinaire du terme. Elle s’exprime 
surtout par une influence discrète sur l’état de 
l’être.  
 
Elle se déploie en connaissance, sans même se fai-
re connaître elle-même. C’est une Lumière qui ac-
tualise progressivement les aspects essentiels de 
l’être. 

C’est ainsi que si, à l’aide de ce qui précède, on 
considère l’évolution d’un être humain par l’évolu-
tion de sa conscience tout au long de son existen-
ce, on peut commencer par une vision globale et 
schématique qu’il faudra, plus tard, nuancer et 
affiner. Il va de soi que la lumière est une notion 
ambiguë et relative où se mêlent des aspects va-
riables, intermédiaires et changeants au travers 
de principes incertains, difficiles à fixer.      
Au départ, la conscience est essentiellement liée à 
l’éclairage des sens. C’est un état naturel que nous 
partageons avec les animaux ; les états supérieurs 
ne sont encore que potentiels. 
Vient ensuite la lumière de l’intelligence ( au sens 
ordinaire du terme). Cette dimension aux multiples 
facettes abreuve la conscience par l'intermédiaire 
d’apprentissages divers et variés, par des émo-
tions ou “états d’âme”, par des interprétations, 
des jugements, des logiques ou associations d’i-
dées conditionnées par des principes le plus sou-
vent invérifiables et suspects. Cette lumière qui 
tente d’éclairer en tous sens, entraîne des états 
qui se situent dans une plage comprise entre l’état 
de parfait imbécile et celui de génie le plus intel-
lectuellement avancé.  
En parallèle à tout ce qui vient d'être dit, il est ce 
qu’on appelle : la vraie ou la grande lumière. Par 
analogie, cela me fait penser à un poisson qu’on 
attrape et qu'on sort de l'eau, et qui brusquement 
prend conscience de l’océan au milieu duquel il a 
toujours vécu sans s'en rendre compte, de l'im-
mense merveille qu’était la vérité et de l'opportu-
nité qu’était sa condition. La grande Lumière est  
de cette nature, une sorte de révélation intuitive, 
plus ou moins perceptible, d’un Paradis omnipré-
sent, juste et véritable, masqué par l’ignorance. 
On songe à ce “ What a wonderful world" chanté 
en son  temps par Armstrong. 
 
Pour aller un peu plus loin, on pourra considérer 
que cette Lumière peut rester invisible, mais agir 
à notre insu par simple influence. C’est justement 
cet aspect qui m’amène à réfléchir à la dernière 
partie du sujet. 



41 

Henry Arnaudy 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Qu’en avons-nous fait ? 

 

Il est difficile de répondre clairement à cette 
question, tant les incidences sont plus ou moins 
conscientes et même le plus souvent rigoureuse-
ment impénétrables (on est à ce niveau en marge 
des “voies du Seigneur”. 
 
Le parcours maçonnique génère, par influence, une 
sorte de perméabilité aux valeurs universelles. On 
peut ainsi parler d’une Lumière invisible qui éclaire 
l’expression de nos attitudes, positionnements et 
comportements. C’est surtout dans ces manifesta-
tions qu’on peut la reconnaître.  
 
Mais, là encore, il faudra parvenir à se débarras-
ser des spontanéités trompeuses dont les sources 
se trouvent dans des éclairages de rang inférieur ; 
je veux parler de cette fausse sagesse qui n’est 
qu’hypocrisie et qui verrouille son auteur dans un 
cul de sac fait de mensonges.  
 
Et puis il y a la pernicieuse et malsaine influence 
des médiocres qui tendent de façon systématique 
à dénaturer, dénigrer et ridiculiser ce qui dépasse 
leur niveau de compréhension.  
 
L'accès à la vraie Lumière demande un travail de 
surveillance et de rectification perpétuel.  
 
 

Pour conclure cet article, j'exprime l'idée que no-
tre existence se déroule sous l’influence d’éclaira-
ges différents censés nous aider à orienter notre 
parcours.  
 
Notre demande lors de notre première entrée 
dans le temple témoigne du fait que si les lumières 
naturelles, corporelles et psychiques, de l’être 
humain sont rigoureusement indispensables, elles 
sont par ailleurs insuffisantes pour le déploiement 
d’une véritable intelligence qui serait naturelle-
ment une Intelligence capable de nous rapprocher 
d’une conscience ouverte sur le divin, sur la source 
de notre être, là où réside une idéalisation absolue 
du Bien, du Bon, du Beau, de Vrai et du Juste 
(selon les principaux philosophes). On peut logi-
quement en déduire que le véritable bonheur ou la 
pure Joie de vivre ne peuvent se rencontrer que 
dans ces conditions.    
 
C’est pourquoi on peut penser que nous sommes 
rentrés en franc-maçonnerie poussés par une mys-
térieuse intuition, une sorte de prime manifesta-
tion de la vraie Lumière qui nous a fait ressentir 
que nous errions dans la pénombre des sous-sols 
de notre existence et que cette intuition discrète 
nous a guidé naturellement vers une demande taci-
te à laquelle nous avons répondu : ”La Lumière 
V.M.” 



42 

VOEUX 6026 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

              PARACHA NOA’H  
LES DIMENSIONS SECRÈTES DE L’ARCHE DE 
NOÉ 
 
BERECHIT - LA GENESE 
 
Comme nous l’avons déjà étudié, l’arche en hébreu 
se dit « Téva », qui veut encore dire le « mot ». 
Aussi, en plaçant un échantillon de l’humanité dans 
la Parole créatrice (l’arche ou le mot), Noé sauva 
le monde.  
 
Dans le même sens, le dévoilement de la Sagesse 
divine par l’étude de la Kabbalah, permettra à no-
tre génération de retrouver l’Unité créatrice en 
montant dans une nouvelle arche ; celle du livre de 
la Splendeur : le « Séfér Ha Zohar » (Rav Kook). 
 
La Torah rapporte les dimensions de l’arche de 
Noé ; « sa hauteur faisait 30 coudées, sa largeur 
50 et sa longueur 300 coudées » (Genèse 6,15).  
 
Chaque lettre hébraïque correspondant à un nom-
bre, la mesure de l’arche dévoile trois lettres ; le 
Laméd  לvaleur 30, le Shin  שvaleur 300 et enfin le 
Noun  נvaleur 50 .  
 
Par ailleurs, la « Téva » étant le dernier lien de 
vie, sa lettre associée est le « Vav « ו (valeur 6), 
dont la forme en crochet dessine le flux vital 
émané des Mondes supérieurs. 
 
Ces 4 lettres réunies (Laméd-Shin-Vav-Noun), 
donnent le mot «Laschon», la langue en hébreu, 
faisant ici allusion au « Laschon Ha Qodesh – la 
Langue de la Sainteté » créatrice de notre monde.  
 
La valeur de « Laschon » est 386, soit celle du 
mot « Tsérouf » ; le nom de la technique sacrée 
de la permutation des lettres qu’utilise la Kabba-
lah pour dévoiler les secrets de la Torah (Ex ; la 
permutation des lettres du nom Noa’h, donne ‘Hen 
la Grace ; l’autre nom donné à la Kabbalah ). 
 
Dans ce sens, les dimensions de la «Téva» répon-
daient à une géométrie sacrée ; car ses 4 lettres 
(Laméd, Shin, Vav, Noun) étaient intimement liées 
à celles du Nom « Y.HVH » (ou Yod-Hé-Vav-Hé), 
de valeurs respectives ; 10-5-6-5 (total = 26). 
 
                                                                     suite 

L’ARCHE DE NOÉ  
 
Très Chers Frères, Très Chères Sœurs, 
  
En cette nouvelle année qui s’ouvre devant nous comme 
un livre encore vierge, je vous adresse, du fond du cœur, 
mes vœux les plus fraternels. 
  
Que la Lumière que nous avons demandé lors de notre 
première entrée dans le Temple continue d’éclairer vos 
pas, vos pensées et vos actes. 
  
Dans un monde souvent obscurci par le tumulte, l’indiffé-
rence ou le repli, notre engagement maçonnique demeure 
un phare.  
 
Il nous rappelle que la Fraternité n’est pas un mot ancien, 
mais un acte vivant ; que la Tolérance n’est pas une fai-
blesse, mais une force ; que la Quête de la Vérité est un 
chemin exigeant, mais libérateur. 
  
Je vous souhaite une année de travail fécond, de silence 
habité, de gestes justes et de paroles sincères. Que chaque 
pierre que vous taillerez contribue à l’édifice invisible de 
l’humanité réconciliée. 
  
Puisse la Sagesse présider à vos décisions, la Force soute-
nir vos épreuves, et la Beauté embellir vos œuvres. 
  
Restons unis dans la chaîne d’union universelle, fidèles à 
nos serments, vigilants dans nos engagements, et confiants 
dans la puissance de l’Esprit. 
  
L'espérance est le charme de la vie, le fluide vital ; elle 
seule donne l'essor à l'imagination, de l'aliment à l'esprit, 
des rêveries à l'âme, car nous sommes cent fois plus heu-
reux parce que nous espérons que par ce que nous possé-
dons, et la position la plus triste au monde est celle de 
quelqu'un qui n'a plus de vœux à former. " Paul de Kock. 
  
Avec toute ma fraternelle affection, 
 
Christian BELLOC 
SGC 
 
 
  
 



43 

LES DIMENSIONS SECRÈTES DE L’ARCHE DE NOÉ 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 En effet, en multipliant les deux premières let-
tres du Tétragramme « Yod x Hé », l’on obtient 10 
x 5 = 50 ; la dimension en largeur de l’arche. Celle 
des trois premières lettres « Yod x Hé x Vav » 
donne 10x5x6 = 300 ; la longueur de cette cons-
truction. Enfin, la multiplication des deux der-
nières lettres du Tétragramme «Vav x Hé» donne 
6 x 5 = 30; la hauteur de la « Téva ». 
 
L’arche qui « ouvrait les portes » sur une nouvelle 
humanité, est également en relation avec le « 
Beith Ha Miqdash », le Saint Temple, dont la lu-
mière « éclairait vers l’extérieur », pour illuminer 
le monde. La compartimentation en trois parties 
de la « Téva » le confirme ; elle reproduisait les 
trois divisions du Temple : « le Saint des Saints, le 
Lieu Saint et la Cour ». 
 
Tout comme dans le Temple, « la dimension du 
temps était annulée » dans la « Téva » ; l’âge de 
Noé le dévoile ; il avait 600 ans quand le déluge 
est venu, puis quand l’eau s’est tarie il avait 601 
ans, puis il vécut 350 ans après le déluge (Genèse 
9, 28) ; Noé aurait donc vécu 600 + 1 + 350 soit 
951 ans. Cependant, la Torah nous dit qu’il ne 
vécut que 950 ans (Genèse 9, 29) pour nous ensei-
gner que l’année durant laquelle Noé était présent 
dans l’arche n’était pas comptée : le temps n’exis-
tait plus dans la Téva ! 
 
Si cette révélation explique comment les insectes 
(qui vivent généralement moins d’un an) ont sur-
vécu dans l’arche, elle donne aussi la réponse à 
l’interdiction de la procréation durant l’isolement 
dans la « Téva » ; car, « procréer c’est prolonger 
la vie, et donc, le temps ou l’histoire de l’homme ». 
 
C’est ce même interdit (imposé dans la Téva), que 
l’on retrouve au Jour de Kippour ; car par sa Sain-
teté, ce Jour appartient au domaine du Méta-
temps. La Guématria de « Yom Kippourim », le 
Jour des propitiations nous le confirme, elle est 
égale à 412, soit très exactement la valeur de « 
L’arche – HaTéva ». 
 
Pour cette raison, l’arche était scellée avec du 
bitume, de la poix, «Kofer» (Genèse: 6,14) ; « Ko-
fer », le bitume, ayant la même racine hébraïque 
que le mot « Kippour »! 
 
 

A partir de cette structuration commune, la Kab-
bale dévoile « la nature indestructible (Kofer) et 
Transcendantale (Kippour) du Lien qui unit D.ieu à 
Sa créature » ; c’est l’essence secrète de ce « 
Lien », que dévoilera le Zohar , l'Arche des 
générations à venir !  
 
Le chiffre d'or, souvent noté par la lettre grec-
que phi (φ), est un nombre irrationnel qui est ap-
proximativement égal à 1,6180339887. 
 
Propriétés du Chiffre d'Or 
Relation Mathématique : Le nombre d'or est défi-
ni par la relation suivante : 
 
Si a et b sont deux quantités telles que ( \frac
{a+b}{a} = \frac{a}{b} = \phi ), alors phi représen-
te le rapport idéal entre les deux. 
Apparition dans la Nature : Le chiffre d'or appa-
raît dans divers phénomènes naturels, comme la 
disposition des feuilles sur une tige, les spirales 
des coquillages, et même dans la structure des 
galaxies. 
 
Utilisation en Art et Architecture : Le nombre 
d'or a été utilisé pour créer des œuvres d'art et 
des bâtiments harmonieux. Des artistes et archi-
tectes comme Léonard de Vinci et Le Corbusier 
ont intégré ce rapport dans leurs créations. 
 
Conclusion 
Le chiffre d'or est souvent associé à l'esthétique 
et à l'harmonie, et son utilisation peut être vue 
dans de nombreux domaines, des mathématiques à 
l'art.  
 
 
 



44 

Cyriaque Pierre d’Aronde 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Qu’êtes-vous venu chercher ? La Lumière. 
 
Franchir le seuil du Temple revient à quitter une 
forme d’errance intérieure pour entreprendre un 
voyage patient, volontaire et exigeant vers la Lu-
mière. La franc-maçonnerie enseigne que la liberté 
véritable ne se révèle pas dans l’absence de 
contraintes, mais dans la connaissance intime de 
soi, la maîtrise progressive des passions et l’ac-
cord conscient avec l’ordre du monde. De 
l’Apprenti au 33ᵉ degré du REAA, chaque étape 
affine la conscience, élargit le regard et transfor-
me la compréhension en action juste. 
 
Historiquement, le terme de Lumière est associé 
au vaste mouvement intellectuel européen du 
XVIIIᵉ siècle qui affirme la primauté de la raison 
et de l’esprit critique sur les dogmes ; Philosophi-
quement, la Lumière renvoie au processus par le-
quel l’esprit humain passe de l’ignorance à la com-
préhension, de la confusion à l’intelligibilité, 
qu’il s’agisse de la lumière platonicienne du Bien, 
de la clarté cartésienne ou de l’émancipation kan-
tienne. 
 

Maçonniquement enfin, la Lumière évoque une dy-
namique initiatique activée par le passage des té-
nèbres à la clarté, invitant l’initié à travailler sur 
lui-même, dans une permanente quête de sens. 
Chercher la Lumière, c’est accepter de se 
confronter à ce qui, en soi, demeure 
encore obscur, confus ou non questionné. 
L’Apprenti découvre très tôt que le plus solide des 
obstacles n’est pas l’ignorance extérieure, mais 
cette tendance intime à réagir avant de compren-
dre, à juger avant d’examiner, à se défendre avant 
même d’avoir écouté. 
L’enseignement de Spinoza éclaire ce moment fon-
dateur : l’homme se croit libre parce qu’il est 
conscient de ses désirs, mais il ignore bien sou-
vent les causes profondes — affectives, sociales, 
culturelles, psychiques — qui les ont façonnés. La 
liberté n’est donc pas un état naturel, mais une 
conquête lente, patiente et rigoureuse, qui naît de 
la compréhension de ce qui nous détermine. 
Le Compagnon poursuit ce travail avec davantage 
de méthode. En taillant sa pierre, il découvre que 
la transformation ne relève pas d’un geste specta-
culaire, mais d’une attention constante portée à 
ses pensées, à ses émotions et à ses actes. Peu à 
peu, 
la Lumière cesse d’être une idée abstraite et de-
vient une manière d’habiter le monde avec plus de 
justesse, de mesure et de discernement. Il s’agit, 
pour le Compagnon, de se confronter à l’autre, en 
réalisant un pas de côté, qui est aussi un mouve-
ment de décentrement par rapport à soi-même. Le 
grade de Maître marque une rupture intérieure, 
un point de bascule où l’initié comprend que la Lu-
mière ne progresse plus seulement par accumula-
tion, mais par transformation profonde. 
C’est le moment de l’épreuve, du silence et de la 
perte des certitudes anciennes. Le Maître fait 
l’expérience symbolique de la mort, non comme une 
fin, mais comme une dépossession nécessaire : cel-
le des illusions, des identités figées, des réponses 
trop rapides. 
Il découvre que ce qui doit mourir en lui, ce n’est 
pas l’élan de la quête, mais l’orgueil de croire qu’il 
sait déjà. De cette traversée naît une conscience 
plus humble et plus stable, capable de tenir dans 
l’incertitude sans s’effondrer, et d’agir sans cher-
cher à dominer. Le Maître comprend alors que la 
vraie Lumière ne supprime pas l’obscurité, mais 
apprend à marcher avec elle, en veillant sur le feu 
intérieur plutôt qu’en cherchant à l’exhiber 



45 

Cyriaque Pierre d’Aronde 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Du 4ᵉ au 33ᵉ degré : une ascension intérieure      
Le 4ᵉ degré, celui du discernement, marque un 
seuil essentiel. L’initié apprend à distinguer l’appa-
rence de la vérité, l’émotion de la compréhension, 
la réaction impulsive du jugement posé. Ce discer-
nement n’est pas une froideur intellectuelle, mais 
une clarification intérieure qui permet à la raison 
de prendre sa juste place. Sans discernement, il 
n’y a ni liberté, ni responsabilité véritable.          
Le 9ᵉ degré introduit une étape plus exigeante 
encore : la confrontation avec l’Ombre. L’initié est 
alors invité à descendre dans les zones moins 
éclairées de sa conscience, là où se dissimulent les 
colères anciennes, les peurs non reconnues, les 
rigidités de l’ego et les blessures mal cicatrisées. 
Cette confrontation n’a rien de morbide ni de pu-
nitive. Elle est nécessaire, car ce qui n’est pas re-
gardé agit en silence. La Lumière n’anéantit pas 
l’Ombre ; elle la révèle. En osant reconnaître ce 
qui le traverse, l’initié cesse d’en être prisonnier. 
Il comprend que la véritable maîtrise ne consiste 
pas à nier l’Ombre, mais à l’intégrer, à la transfor-
mer en connaissance, afin que la pierre brute ré-
vèle ses lignes cachées plutôt que de les subir.   
Au 18ᵉ degré, l’ouverture s’élargit vers l’autre. L’i-
nitié comprend que la Lumière ne peut être pure-
ment solitaire. Elle implique la reconnaissance de 
l’humanité partagée, l’écoute sincère, la capacité à 
accueillir la différence sans jugement hâtif. Com-
prendre l’autre devient un prolongement naturel 
de la compréhension de soi. La parole d’Ionesco 
dans Rhinocéros résonne ici avec une force parti-
culière : « Il faut toujours essayer de compren-
dre. » Le 30ᵉ degré marque l’entrée résolue dans 
l’action. La sagesse ne peut demeurer théorique 
sans se dessécher. La Lumière n’atteint sa pleine 
maturité que lorsqu’elle se traduit en décisions 
justes, en engagements assumés, en actes portés 
avec constance. L’homme libre n’est pas celui qui 
sait, mais celui qui agit en accord avec ce qu’il a 
compris. 

Le 33ᵉ degré, enfin, ne consacre ni un pouvoir ni un 
achèvement définitif. 
Il reconnaît une maturité intérieure : celle de 
l’homme qui sait que la Lumière ne lui appartient 
pas, qu’il n’en est que le dépositaire, et que sa res-
ponsabilité consiste désormais à la transmettre 
par l’exemple, par la rectitude de ses actes et par 
la discrétion de son engagement. 

Qu’en avez-vous fait ? 
 
La Lumière reçue n’est jamais un trophée. Elle est 
une exigence silencieuse qui s’invite dans la vie 
quotidienne. Elle se manifeste dans cette capacité 
nouvelle à suspendre la réaction immédiate, à res-
pirer avant de répondre, à transformer une colère 
en questionnement, une blessure en compréhen-
sion, une impulsion en réflexion. 
Elle s’exprime dans une ouverture plus grande à 
l’autre, dans l’aptitude à percevoir la fragilité der-
rière l’agressivité, l’histoire derrière l’opinion, la 
peur derrière la certitude affichée. 
Elle se reconnaît aussi dans une maîtrise plus fine 
de soi, non comme une répression, mais comme une 
présence consciente à ce qui nous traverse. 
Comme le suggère finement Christian Belloc dans 
« Le Feu et la Couronne », l’initiation est un travail 
intérieur par lequel le feu de la conscience éclaire 
progressivement l’ensemble de l’être, jusqu’à ren-
dre l’homme pleinement responsable de ce qu’il 
pense, de ce qu’il ressent et de ce qu’il accomplit. 
 
Conclusion 
 
La Lumière que nous cherchons ne se révèle jamais 
d’un seul coup ; elle s’allume lentement, au rythme 
de nos efforts, de nos chutes et de nos reprises. 
Jean Mourgues l’exprimait avec une justesse pro-
fonde : « Le processus initiatique est la longue 
conquête de soi par soi. » Et cette conquête, loin 
d’être un combat contre le monde, devient un élar-
gissement intérieur continu, où chaque prise de 
conscience ouvre un nouvel espace de liberté. 
C’est ainsi que la Lumière cesse d’être un simple 
symbole pour devenir une force vivante : elle de-
vient le fil à plomb qui nous ramène sans cesse à la 
rectitude intérieure, la règle qui ordonne nos pas, 
et le maillet discret qui polit nos résistances, 
nous rappelant avec humilité que la pierre brute 
demeure, encore et toujours, à travailler ! 
 
Pierre d’Aronde 
Franc-maçon depuis plus de trente ans, Pierre d’Aronde 
a consacré deux décennies à la Grande Loge de France. 
Curieux et fidèle à l’esprit d’ouverture de l’Art Royal, il 
pratique aussi bien le Rite Émulation que le Rite Écos-
sais Ancien et Accepté, qu’il explore avec engagement. 
Son parcours, marqué par la diversité des approches 
initiatiques, témoigne d’une quête patiente : celle d’un 
homme qui cherche à édifier, pas à pas, son Temple in-
térieur. 



46 

Dott.ssa Alessandra Francalacci  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

Sr Alessandra Francalacci 30° 
 

Présidente de l’Académie Pythagoricienne Etruria 
Grande Loge Pythagoricienne du Grand Orient de 
Crotone – Vallée du Neto 
 
« Qu’avons-nous demandé lorsque nous sommes 
entrés pour la première fois dans le Temple ? 
La Lumière, Vénérable Maître ! » 
De quelle Lumière s’agit-il ? Et qu’en avons-nous 
fait ? 
Lorsque, pour la première fois, nous avons été 
conduits à la porte du Temple, nous avons 
frappé pour qu’on nous ouvre. Guidés par un Maî-
tre, nous avons frappé encore en demandant 
la Lumière. Beaucoup d’entre nous, à cet instant, 
n’avaient pas conscience de ce qu’ils allaient 
trouver au-delà de ce seuil, ni du véritable sens de 
cette demande. 
Le voyage… la Lumière… la recherche de la Véri-
té : autant de mots que l’on peut lire dans 
des livres ou sur Internet avant même d’entrer 
dans le Temple. 
Mais l’Initiation est tout autre chose : une expé-
rience unique, irrépétible, qui nous relie 
indissolublement à tous les Frères du monde. 
Une fois le seuil franchi, notre guide nous plaça 
entre les colonnes, les yeux bandés. Nous 
voyageâmes, purifiés par les éléments. 
Était-ce déjà là le voyage ? Et la Lumière ?  
 

Allions-nous la voir, et quand ? 
Oui, la Lumière nous attendait. 

D’abord une demi-Lumière, afin que nos sens – en-
core marqués par l’obscurité – s’y habituent 
doucement, puis la grande Lumière de l’Orient. 
 
Il aurait pu sembler que notre « devenir maçons » 
fût accompli. 
Pas du tout! 
À ce moment de singulière prise de conscience 
commençait un voyage dans les profondeurs de 
notre être et de notre âme à la recherche de la 
Lumière. 
Étrange chose… comment est-il possible de trou-
ver la lumière dans un lieu profond où, 
habituellement, règne l’obscurité ? 
Et une fois trouvée, qu’en aurions-nous fait ? 
Explorer son propre intérieur est le voyage le plus 
beau, le plus difficile et le plus périlleux : 
une descente aux Enfers, sa cathábasis person-
nelle, la rencontre avec ses propres démons. 
C’est le chemin du professeur Lidenbrock dans 
Voyage au Centre de la Terre : une exploration 
de ce qui est caché, où la curiosité se confond 
avec le mystère. 
 
Le rom de Verne devient métaphore de l’âme hu-
maine : ne pas rester à la surface, dépasser 
épreuves, limites et ignorance pour découvrir sa 
propre essence, son propre centre. 
Lidenbrock n’est pas seul, parce qu’il sait qu’on ne 
voyage jamais vraiment seul. 
 
De même, le chemin initiatique se fait ensemble, 
en Loge, dans le travail partagé et l’aide 
mutuelle. 
 
Audace, doute et force sont les attitudes qui per-
mettent de remonter vers la Lumière après être 
descendus dans les profondeurs. 
 
Celui qui a illuminé son INTERIORA TERRAE — 
reconnaissant limites et ombres — peut 
guider ses Frères tel un Virgile moderne : les 
soutenir dans la descente, les accompagner dans 
la remontée, jusqu’à leur faire « revoir les étoiles 
». 
Le Maître, tel l’Hermite du Tarot, tient la lampe 
non pour éblouir mais pour indiquer la voie : il 
laisse à celui qui l’a rejoint, après avoir travaillé 
sur lui-même, la liberté de poursuivre son 
chemin. 
 



47 

Dott.ssa Alessandra Francalacci  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Trop souvent, pourtant, certains  « maçons » — 
avec un m minuscule — utilisent la lumière comme 
un projecteur : ils éclairent la surface et font 
briller des métaux qui, au lieu de s’être dissous 
dans la chaleur du voyage intérieur, sont devenus 
ornements de vanité. 
 
C’est une lumière artificielle, sans vie : elle ne ré-
chauffe pas le cœur et ne montre aucune voie. 
 
Seule la lumière vivifiante du Soleil d’Orient nour-
rit et fait croître : elle pénètre la terre obscure 
où reposent les germes d’une vie nouvelle. 

Alors, que faisons-nous de la Lumière reçue ? 

J’ai interrogé quelques Frères et Sœurs… 

FG : La Lumière est le passage du monde profane 
au monde maçonnique. Ce n’est pas une arrivée 
mais un commencement.  

Elle croît avec l’étude et le travail, et se manifes-
te surtout dans le monde profane, par nos actions. 

VF : La Lumière, c’est l’intellect face aux ténèbres 
de l’ignorance. Je la cultive en élargissant mes 
horizons et en ouvrant mon cœur sans préjugés. 

EG : Elle est métaphore d’étude, de doute, de 
construction intérieure ; elle est aussi guide pour 
aider ceux qui en ont besoin. 

FM : La Lumière n’est pas absence d’ombre, mais 
capacité de la reconnaître et de l’intégrer. 

Elle est transformation, union des opposés. 

FC : Elle est vérité universelle qui regarde chacun 
de la même manière. Je la vois dans les yeux, les 
gestes, les sourires des Frères. Je la respecte 
profondément et m’y confie dans la difficulté 
comme dans la joie. 

SR : Bandés, nous n’avons pas demandé une clarté 
matérielle, mais l’étincelle qui met en marche le 
processus de transformation et nous permet de 
nous voir sans voile. 

 

FC : La Lumière est conscience. C’est un chemin, 
non une possession : on l’exerce, on ne la contrôle 
pas. Parfois nous l’avons honorée, parfois oubliée, 
mais nous avons appris à la reconnaître, et ce que 
l’on reconnaît finit par faire partie de soi. 

Alors, continuons à nous interroger : qu’avons-nous 
fait de la Lumière ? Mieux encore : 

qu’en ai-je fait, moi ? 

Ce seront mes Frères qui pourront le dire.   

     Pour ma part, j’espère en avoir fait un trésor. 

ABSTRACT EN FRANÇAIS (RÉVISÉ) 

Cet article explore la signification de la demande 
de la Lumière lors de l’initiation maçonnique, en 
soulignant que l’Initié ne touche pas un but, mais 
commence un voyage intérieur.  

La Lumière représente la quête de la Vérité, la 
transformation et la connaissance de soi à travers 
la descente dans ses propres ombres. 

Le parallèle avec le Voyage au Centre de la Terre 
de Jules Verne met en relief la dimension explora-
toire et collective du chemin initiatique. 

L’auteur met en garde contre l’usage superficiel 
d’une « lumière artificielle », opposée à la vérita-
ble Lumière vivifiante de l’Orient, qui nourrit et 
transforme. 

Les témoignages de différents Frères et Sœurs 
révèlent les multiples facettes de la Lumière : 
intellect, conscience, rigueur, doute, vérité uni-
verselle et croissance morale. 

Le texte se conclut par une question personnelle 
et universelle : qu’avons-nous fait de la Lumière 
reçue ?  

La réponse espérée : en avoir fait un véritable 
trésor intérieur. 

 



48 

QUATRE HABITUDES DE VENERABLES MAÎTRES POUR LE BIEN  DE LA LOGE 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Le rôle essentiel du Vénérable Maître 
Le Vénérable Maître d’une Loge maçonnique est un 
acteur décisif du succès, de la vitalité et du pro-
grès de sa Loge. Il se voit confier des devoirs, des 
responsabilités et des pouvoirs spécifiques, tels 
que définis dans le Livre de la Constitution et des 
Statuts de sa Grande Loge, ainsi que dans les Usa-
ges et Coutumes anciens de la Franc-Maçonnerie. 
 
Dans le cadre de la gouvernance de sa Loge, le Vé-
nérable Maître peut être comparé à un monarque. 
Sa conscience, son humilité et son désir sincère 
de servir fidèlement ses Frères et l’Ordre sont 
les contrepoids nécessaires à l’usage de cette au-
torité considérable qui lui est confiée dès son 
élection et installation. 
 
Une figure exemplaire de Maître Maçon 
Le Vénérable Maître doit incarner l’exemplarité 
du Maître Maçon : une figure digne de respect et 
d’admiration au sein de la Loge. Le terme « Véné-
rable » puise ses racines dans un langage ancien, 
désignant une personne estimée et jugée digne 
d’un grand respect. Ainsi, le Vénérable Maître est 
non seulement un leader, mais aussi un modèle mo-
ral et initiatique. Représentant du « Pilier de la 
Sagesse », il est attendu de lui qu’il soit un homme 
de savoir, bien formé, avisé, et capable d’ensei-
gner et de guider les Frères vers le succès collec-
tif de la Loge. Il doit savoir « mettre les Frères 
au travail et leur transmettre les instructions 
adéquates ». Devenir un véritable « Serviteur 
Leader » demande des années d’étude, de dévelop-
pement personnel et de mentorat dans diverses 
disciplines maçonniques. 
Les Vénérables Maîtres les plus efficaces parta-
gent quatre habitudes fondamentales leur per-
mettant de guider leurs Frères et d’obtenir des 
résultats positifs. Les voici en détail :              
Habitude n°1 : Instaurer une communication régu-
lière et prévisible  Ces dirigeants établissent une 
cadence de communication claire avec leurs Frè-
res — hebdomadaire, bimensuelle ou mensuelle. Ils 
informent régulièrement sur les priorités de la 
Loge, les événements majeurs du calendrier ma-
çonnique, l’ordre du jour des réunions, ainsi que 
sur les compétences et les engagements attendus 
des membres. Cette communication permet aux 
Frères de rester impliqués, éclairés, et d’anticiper 
leur rôle dans le succès collectif. Une Loge infor-
mée est une Loge vivante. 

Habitude n°2 : Planifier et définir les priorités 
« Espérer » ne suffit pas : ces Vénérables Maî-
tres savent que la planification rigoureuse et la 
concentration sur quelques objectifs essentiels 
produisent les meilleurs résultats. 
 
 
Ils coordonnent la création d’un Plan annuel de 
Loge écrit, partagé par tous les Frères. Ce plan 
est la boussole commune, le cadre de travail col-
lectif de la Loge. Il permet d’aligner les efforts 
de chacun sur des priorités claires et partagées, 
et alimente les communications régulières vues 
dans l’habitude précédente. 
 
Habitude n°3 : Suivre les résultats et célébrer les 
réussites 
Les Loges actives connaissent une vie dynamique. 
Ces dirigeants suivent de près l’avancement des 
projets, la santé financière, et le bon déroulement 
des événements. Ils font l’effort conscient de 
reconnaître et célébrer les contributions des Frè-
res — par des remerciements simples, mais sincè-
res. Cette reconnaissance est le « salaire » sym-
bolique des Artisans. Ces gestes favorisent l’har-
monie, renforcent l’esprit d’équipe, et nourrissent 
les liens fraternels. 
 
Habitude n°4 : Favoriser l’apprentissage continu 
et la culture du savoir 
Les Vénérables Maîtres les plus avisés savent que 
l’éducation maçonnique est au cœur d’une expé-
rience initiatique enrichissante. Ils valorisent le 
développement personnel et l’étude comme piliers 
de l’Ordre. 
 
Lors des réunions, ils consacrent du temps à des 
conférences, présentations ou discussions pour 
approfondir la compréhension des symboles et des 
enseignements maçonniques. Ils incarnent le dou-
ble rôle de l’élève humble et du maître passionné, 
inspirant leurs Frères à progresser et à partager 
à leur tour leurs savoirs. 
 
La discipline : clé de la réussite durable 
Ces quatre habitudes sont simples à comprendre, 
mais difficiles à appliquer sans discipline person-
nelle. La discipline peut être définie comme une 
série d’actions répétées qui génèrent des résul-
tats constants et de haute qualité. 
                                                                      suite 



49 

      Vénérable maître            Crèches de Noël et laïcité 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 En mettant en œuvre de manière constante ces 
quatre habitudes, les Vénérables Maîtres influen-
cent positivement la Fraternité et contribuent à 
l’épanouissement de la Franc-maçonnerie. La régu-
larité dans ces efforts est l’un des moteurs prin-
cipaux du succès durable. 
 
En guise de conclusion :  
            « Regardez vers l’Orient ! » 
À tous les Vénérables Maîtres, en fonction ou en 
devenir : intégrez ces quatre habitudes dans vo-
tre quotidien, pour le bien de votre Loge et de 
notre vénérable Fraternité. 
 
Regardez vers l’Orient, avec sagesse, clarté, et 
engagement. 
 
 

Babioles 
 
“Seul un esprit éduqué peut comprendre une pen-
sée différente de la sienne sans avoir besoin de 
l’accepter”. 
 
Voilà l'essence de la vraie sagesse : comprendre 
sans attachement, écouter sans réagir, dialoguer 
sans imposer. 
 
L'esprit mûr ne se sent pas menacé par des idées 
différentes. Observe, questionne, réfléchis et si 
nécessaire laisse passer, car ce n'est pas la 
concordance qui définit l'intelligence mais la capa-
cité de vivre avec le contradictoire. 
 
À une époque où les opinions sont devenues des 
tranchées, tolérer la pensée des autres est un 
acte de grandeur. 
 
Un autre petit cadeau maintenant, mais de VOL-
TAIRE : 
« Je ne suis peut-être d'accord avec aucun de tes 
mots mais je défendrai jusqu'à la mort ton droit 
de les dire ». 
 
C'est là que la sagesse diffère de la fierté. Quand 
on préfère apprendre de l'autre plutôt que de le 
vaincre. 
L'esprit étroit a besoin de gagner des disputes. 
L'esprit sage préfère comprendre le monde. 
Un texte de Luis Alberto Garcia 

Le débat sur les crèches de Noël dans les mairies 
revient chaque année comme un véritable marron-
nier, révélant les tensions entre attachement aux 
traditions et interprétations fluctuantes de la 
laïcité. 
 
Chaque mois de décembre, la question de la légali-
té des crèches de Noël dans les bâtiments publics 
ressurgit. Ce débat oppose deux visions de la laïci-
té : 
 
- Les partisans d’une laïcité stricte, souvent quali-
fiés de "laïcards", estiment que toute représenta-
tion religieuse dans un lieu public viole la loi de 
1905 sur la séparation des Églises et de l’État. 
- Les défenseurs des traditions culturelles consi-
dèrent les crèches comme un élément du patrimoi-
ne français, déconnecté de toute démarche prosé-
lyte. 
Ce que dit la loi 
Depuis les arrêts du Conseil d’État de 2016, la 
jurisprudence distingue deux cas : 
- Dans les bâtiments publics (comme les mairies) : 
les crèches sont autorisées si elles ont un carac-
tère culturel, artistique ou festif, mais interdites 
si elles traduisent une intention religieuse. 
- Dans les espaces publics ouverts (places, mar-
chés) : elles sont généralement tolérées, surtout 
si elles s’inscrivent dans une tradition locale. 
Des décisions à géométrie variable 
Les décisions de justice varient selon les cas : 
 
- À Béziers, la crèche installée par Robert Mé-
nard a été maintenue par le tribunal, qui a jugé 
qu’elle ne portait pas atteinte aux libertés fonda-
mentales. 
- À Beaucaire, la mairie a été condamnée à plus de 
100 000 € d’astreintes pour avoir maintenu une 
crèche jugée illégale. 
L’opinion publique 
 
Malgré les polémiques, 79 % des Français se di-
sent favorables à la présence de crèches dans les 
mairies, selon un sondage CSA pour CNews, Euro-
pe 1 et le JDD.  
 
Ce soutien populaire alimente les critiques contre 
une laïcité perçue comme rigide ou déconnectée 
des réalités culturelles. 
 

Suite. 



50 

Crèches de Noël et laïcité  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 .Une bataille culturelle 

Pour certains élus comme Vincent Jeanbrun ou 
Alexandre Sabatou, la remise en cause des crè-
ches s’inscrit dans une logique de "cancel culture" 
visant à effacer les racines culturelles françaises. 
D’autres y voient au contraire une défense néces-
saire de la neutralité de l’État comme d’ailleurs 
certaines obédiences maçonniques d’où sont issues 
ces associations laïcardes (Ligue des droits de 
l’homme, la libre pensée etc.) 

Ce débat révèle une laïcité à géométrie variable, 
oscillant entre rigueur juridique et tolérance 
culturelle. Une tension qui, chaque Noël, rallume 
les passions.  Une application sélective du principe 
de neutralité 

Les critiques affirment que certains acteurs invo-
quent la laïcité uniquement lorsque cela sert leur 
position idéologique. Ils soulignent par exemple 
que certaines pratiques religieuses sont dénon-
cées avec vigueur, tandis que d’autres, pourtant 
comparables, passent sous silence. 

Cela donne l’impression que la laïcité n’est plus un 
principe, mais un outil polémique. Une confusion 
entre laïcité et effacement culturel                
L’argument consiste à dire qu’on survalorise l’in-
terdiction au détriment de l’esprit originel de la 
loi de 1905. Selon cette critique : La laïcité garan-
tit la liberté de conscience, elle n’implique pas 
d’effacer toute trace culturelle ou patrimoniale 
associée à une religion. La suppression systémati-
que de traditions (crèches, chants, symboles his-
toriques) serait donc une interprétation excessive 
ou déformée. Une laïcité devenue instrument poli-
tique, la laïcité servirait parfois de vecteur d’af-
frontement politique, plutôt que de principe d’é-
quilibre. Utiliser la laïcité pour cibler une commu-
nauté en particulier et mobiliser pour marquer son 
camp politique. 
Oublier la cohérence lorsqu’un cas similaire touche 
un autre groupe. On parle alors d’une laïcité 
“opportuniste” plutôt qu’universelle. 
Un traitement inégal selon l’origine culturelle des 
pratiques 
Certains dénoncent une asymétrie : Les traditions 
issues de la culture majoritaire seraient excusées 
comme “patrimoniales”. 

Les pratiques issues de minorités seraient immé-
diatement qualifiées de “religieuses” et donc sus-
pectes. 
Pour les critiques, cette asymétrie crée un deux 
poids deux mesures incompatible avec un principe 
censé être universel. 
 
Une méconnaissance juridique de la loi de 1905 
Selon cet argument, une partie du débat repose 
sur des interprétations inexactes, la loi impose la 
neutralité de l’État, pas celle de la société civile. 
 
Elle n’interdit pas les expressions culturelles, seu-
lement le prosélytisme. 
Les décisions du Conseil d’État distinguent entre 
décorations à caractère culturel et manifesta-
tions religieuses revendiquées. 
 
Certains “laicards” seraient accusés d’agiter la 
laïcité sans respecter son cadre juridique réel. 
Une rigidité qui s’oppose au vivre-ensemble Autre 
critique récurrente : une laïcité appliquée de ma-
nière trop rigide produit l’effet inverse de celui 
recherché. 
 
Elle crée des tensions. Elle nourrit le sentiment 
d’hostilité envers certaines croyances. 
 
Elle transforme un principe de concorde en source 
de conflit.  
 
D’où l’idée d’appeler à une laïcité apaisée, cohéren-
te et appliquée également à tous. La Ligue des 
droits de l’homme (LDH) est régulièrement accu-
sée d’appliquer une laïcité à géométrie variable, en 
fonction des causes qu’elle défend ou des symbo-
les qu’elle combat. 
 
Une défense rigoureuse de la laïcité… mais pas 
toujours perçue comme cohérente 
 
La LDH se positionne fermement contre l’installa-
tion de crèches de Noël dans les mairies, qu’elle 
considère comme une entorse à la loi de 1905 sur 
la séparation des Églises et de l’État.  
 
Elle estime que ces crèches, même présentées 
comme culturelles, sont des symboles religieux 
inappropriés dans des bâtiments publics. 
 
 



51 

Crèches de Noël et laïcité  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Cependant, cette rigueur est perçue par certains 
comme sélective : 
 
- À Béziers, la LDH a manifesté contre la crèche 
installée par le maire Robert Ménard, dénonçant 
une instrumentalisation religieuse. 
 
- Dans d’autres contextes, comme l’interdiction de 
l’abaya à l’école, certains chroniqueurs et commen-
tateurs accusent la LDH de ne pas défendre avec 
la même vigueur la neutralité religieuse, voire de 
soutenir des revendications communautaires au 
nom des libertés individuelles. 
 
Une ligne de crête entre liberté et neutralité 
 
La LDH revendique une position équilibrée : elle 
affirme ne pas être opposée aux crèches ou aux 
religions, mais à leur présence dans les lieux pu-
blics lorsqu’elles sont imposées par des élus à des 
fins politiques. Elle défend la liberté de conscien-
ce et d’expression religieuse, tant qu’elle ne 
contrevient pas à la neutralité de l’État. 
Mais cette posture est parfois perçue comme am-
bivalente : 
 
- Elle soutient la liberté de porter des signes reli-
gieux dans l’espace public, mais s’oppose à des 
symboles chrétiens dans les mairies. 
 
- Elle combat les atteintes aux droits des minori-
tés, mais est critiquée pour ne pas dénoncer avec 
la même vigueur certaines formes de prosélytis-
me. 
 
Une cible politique récurrente, et un positionne-
ment politique qu’il est inutile de préciser. 
 
Des figures médiatiques dénoncent une LDH « laï-
cardes à géométrie variable », l’accusant de par-
tialité idéologique.  
Ces critiques pointent une forme de militantisme 
qui, selon eux, trahirait l’universalité des principes 
que l’association prétend défendre. 
 
En somme, la LDH se trouve au cœur d’un tiraille-
ment entre défense des libertés individuelles et 
exigence de neutralité républicaine.  
 
Une position complexe, qui alimente les accusa-
tions de double standard.  

Mosaïque de lectures maçonniques et annexes 
 
En cliquant sur ce lien (via Calaméo) tu as l’ac-
cès gratuit à sa lecture : 
 

Mosaïque de lectures maçonniques et annexes 

Bien que déjà fourni de plusieurs milliers de ré-
férences mais non exhaustif cet ouvrage est 
complété périodiquement. 

N'hésitez pas à le diffuser  

Bonne lecture. 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



52 

Nominations 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 

 
 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Colonel Loretta CARDONI 
 
Chef du Cyber Criminalité Eu-
ropol 

 
Chevalier dans l’ordre du 

ASSISI 
 
Le Tiers-Ordre franciscain est 
une association pieuse laïque 
fondée en 1222 dans la ville de 
Bologne, en Italie, par saint 
François d'Assise, à la deman-
de de personnes mariées vou-
lant vivre à l'exemple 
des frères franciscains sans 
entrer dans un ordre religieux.  

    frédérich von hohenstaufen 



53 

les cinq points parfaits de la Maîtrise 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 les cinq points parfaits de la Maîtrise 
Publié par eupalinos 
 
L’épisode de la légende d’Hiram, au cours duquel on 
voit le Vénérable Maître, aidé des deux Surveillants, 
procéder au redressement du corps de notre Maître 
lâchement assassiné, m’a profondément interloqué.  
 
En cette fin de journée du 1erdécembre 1995, lors-
que j’en ai été moi-même l’acteur, je n’étais certes 
pas en mesure de disséquer la portée symbolique 
complexe et très riche de chaque partie de cette scè-
ne ; mais j’en pressentais déjà la grande importance ; 
et celle-ci s’est encore trouvé renforcée par ce passa-
ge du Serment de Maître Maçon que l’on prête à cet 
instant, et qui dit (je cite le rituel) : je m’engage en 
outre solennellement à maintenir et à appliquer dans 
mes paroles et dans mes actes, les principes décou-
lant du Symbolisme de l’Equerre et du Compas, ainsi 
que des Cinq Points Parfaits de la Maîtrise  . Je sou-
ligne les derniers mots de cette partie du Serment, 
sur lesquels je reviendrai, puisque c’est précisément 
le thème que vous m’avez fait l’honneur de me de-
mander de traiter ici. 
 
Auparavant, il m’intéressait d’examiner la structure 
même de ce serment, qui débute par une incantation 
au Grand Architecte de l’Univers, et qui constate que 
ceux devant qui je prête serment sont tous des Maî-
tres Maçons, régulièrement réunis en Chambre du 
Milieu dûment consacrée, et qu’au-delà de leurs per-
sonnes, mon serment va valoir ce que doit auprès de 
tous les Maîtres Maçons répandus sur la surface de la 
terre. Voilà donc bien précisée la portée universelle 
du serment du Maître, et le postulat de la Fraternité 
maçonnique. 
Puis le Serment rappelle que je suis un homme libre 
(et vraisemblablement de bonnes mœurs), puisque je 
suis à cet endroit – hic et nunc – de ma propre et li-
bre volonté. 
 
Vient alors la partie solennelle, au cours de laquelle 
on jure sur les Trois Grandes Lumières de la Franc-
Maçonnerie de ne jamais révéler aucun des secrets et 
mystères du grade de Maître. 
Et c’est là que se place la phrase que j’ai citée aupa-
ravant ayant trait aux Cinq Points Parfaits de la Maî-
trise. 
 
Elle précède, je le note, l’engagement de remplir 
avec fidélité et zèle les obligations que m’impose le 
grade de Maître, comme pour en accentuer encore 
l’importance. 
Enfin, le Serment précise les pénalités auxquelles on 
s’expose si l’on venait à y manquer. 
 

A l’issue de cette prestation de serment, le Vénérable 
Maître attire l’attention du nouveau Maître sur la 
nouvelle disposition des Trois Grandes Lumières sur 
l’Autel des Serments ; le Compas se trouve dès lors 
placé au-dessus de l’Equerre sur le Volume de la Loi 
Sacrée, prêt à tracer le Cercle mystérieux ; l’Esprit a 
donc surmonté la Matière. 
 
Après cette digression, je reviens au psychodrame, 
au moment où le Deuxième Surveillant a renoncé à 
soulever Hiram par l’attouchement de l’Apprenti, car 
la chair quitte les os, et que le Premier Surveillant, 
qui avait à son tour tenté de soulever le défunt par 
attouchement du Compagnon, n’y réussit pas mieux, 
car tout se désunit  
 
Examinons donc ce que fait le Vénérable Maître, 
après avoir rappelé aux deux Surveillants que l’union 
fait la force, et que sans le secours des autres, on ne 
parvient à rien ; il va donc essayer à son tour de sou-
lever le cadavre par les cinq points parfaits de la maî-
trise, avec leur aide. 
 
Il se penche sur le cadavre, dispose son pied droit 
contre le pied droit du gisant, lui saisit fermement le 
poignet droit avec sa main droite, l’attire vigoureuse-
ment à lui, son genou droit contre le genou droit 
d’Hiram, et il pose sa main gauche derrière l’épaule 
droite du Maître ainsi relevé. Il lui donne alors le 
baiser fraternel, ou, selon d’autres versions, lui com-
munique à l’oreille et à voix basse les syllabes du 
Mot Sacré des Maîtres. 
 
Enfin, à haute voix, il rend grâce au GADLU et il 
conclut que tous les Maîtres Maçons, affranchis d’u-
ne mort symbolique, viennent ainsi se réunir avec les 
anciens Compagnons, et que tous ensemble, les vi-
vants et les morts, ils assurent la pérennité de l’œu-
vre. 
 
A première lecture, le rituel pourrait être suspecté de 
présenter des contradictions flagrantes ; comment 
peut-on relever un cadavre en état de décomposition 
avancée, puisque sa chair quitte ses os, et que tout 
est désuni ?  
 
On peut alors admettre que, ici, le mot putréfaction 
doit être pris dans le sens hermétique, l’ « œuvre au 
noir », ce qui pourrait indiquer que l’adepte se trouve 
sur la bonne voie ; dès lors, la contradiction apparen-
te n’existe plus.  
 
Et les Maîtres ne font rien d’autre que de « rassem-
bler ce qui est épars » dans le corps décomposé d’Hi-
ram, à l’instar de ce qui arriva à Osiris. 



54 

les cinq points parfaits de la Maîtrise 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Ce psychodrame a fait l’objet de bon nombre de 
commentaires sur sa signification symbolique et éso-
térique. Certains l’ont envisagé comme un rite solai-
re, le drame vécut par Hiram pouvant se référer à la 
marche apparente du soleil ; les trois meurtriers se-
raient alors les trois derniers mois de l’année pendant 
lesquels le soleil descend dans les signes inférieurs et 
semble fuir à jamais notre hémisphère ; cependant, 
après le solstice d’hiver, on le voit se relever et bien-
tôt il reparaît dans tout son éclat. Pour ma part, j’y 
vois une métaphore de l’Eternel Retour, du fait de 
passer de la terre au ciel, de la position du gisant à la 
verticale, en formant une équerre parfaite de l’hori-
zontale à la verticale, de la terre (l’être) au ciel ( le 
bien) ; j’y vois une véritable Ascension, au sens bi-
blique du terme ;  sa tête touche au ciel dit la Genèse 
( 28, 12) en parlant de Jacob. 
 
La Bible ne fait aucune allusion à la mort d’Hiram. 
Selon Oswald Wirth, l’identification du nouveau 
Maître à Hiram ressuscité en sa personne, est confor-
me à la doctrine des mystères de l’Antiquité, selon 
laquelle le myste jouait le rôle du dieu auquel il était 
consacré (et là je laisse à Oswald Wirth la responsa-
bilité de l’usage du terme ressuscité ; j’y reviendrai 
par la suite ) . Jules Boucher, lui, précise que le dra-
me philosophique vécu par le récipiendaire n’est pas 
une survivance des mystères de l’Antiquité, mais une 
continuation desdits mystères. 
Hiram n’a plus à mourir au monde, puisqu’il est par-
venu au domaine transcendant de l’Absolu ; il renaît, 
omniprésent, en chaque initié ; c’est l’affirmation du 
concept de l’immortalité de l’âme, de l ‘Eternel Re-
tour. La légende du troisième degré constitue l’es-
sence véritable et l’identité de la Maçonnerie. Cette 
certitude est proclamée par le Mot dont la connais-
sance est révélée au nouveau Maître Maçon : Moa-
bon, c’est-à-dire « Fils du Père » ou « Il revit dans le 
Fils ». 
 
Mais il n’en reste pas moins que l’étrange technique 
utilisée pour redresser le cadavre n’a rien de compa-
rable à d’autres rites pratiqués en Occident. Tout au 
plus pourrait-on trouver quelque parenté avec ce qui 
se passe dans certaines initiations chamanistes, qui 
font place au morcellement du corps. Le seul exem-
ple d’un rite assez proche, donné par la Bible, est 
rapporté au prophète Elie et à son disciple Elisée, 
dans deux épisodes qui ont trait à la résurrection de 
l’enfant d’une veuve,  comme par hasard. 
  
Je les résume : 
Élie se rend auprès de l’enfant d’une veuve de Sarep-
ta ; il se couche trois fois sur lui, et l’enfant est réani-
mé (I Rois, XVII . 17-24).  

Élisée, de son côté, apprend que le fils d’une Suna-
mite souffre de violents maux de tête et qu’il en 
meurt.  

D’abord, Elisée prie l’Eternel, puis il met sa bouche 
sur celle de l’enfant, ses yeux sur ses yeux, et ses 
mains sur ses mains. Il s’étend sur lui, et la chaleur 
revient ; il s’étend encore ; puis l’enfant éternue sept 
fois, et il ouvre les yeux ; il vit à nouveau. 
 
Dans les deux cas évoqués, la vie est rendue au cada-
vre ; elle lui est transmise par une intimité physique, 
précédée d’une incantation. Il s’agit ici d’une résur-
rection, car le corps n’a pas changé de forme. Dans 
la dramaturgie maçonnique, il n’y a pas de résurrec-
tion d’Hiram, puisque le rituel le précise bien : Notre 
Maître a revu le jour ; il renaît dans la personne de 
notre Très Cher Frère N…  Il s’agit donc bien d’une 
réincarnation, l’esprit de l’un ayant élu domicile 
dans l’enveloppe physique de l’autre. 
 
Mais la Maçonnerie connaît la force du Symbole ; il 
faut donc examiner pourquoi les cinq points parfaits 
de la maîtrise concernent les pieds, les genoux, les 
mains et les poignets, la poitrine et l’épaule.  
J’ai relu quelques pages du Symbolisme du corps 
humain d’Annick de Souzenelle, et j’y ai trouvé 
quelques pistes ; je n’en ai retenu que quelques-unes, 
mon indigence dans la connaissance de la kabbale et 
de l’hébreu m’ayant contraint à renoncer à certaines 
d’entre elles, ainsi qu’aux références des valeurs nu-
mériques des lettres composant les mots. 
 
1.- Pied droit contre pied droit. 
 Le pied est le point de contact qui relie ce qui est en 
haut et ce qui est en bas et qui relie l’homme et la 
terre. Le pied est la base sur laquelle repose et s’élè-
ve l’homme 
 
En médecine orientale, on admet que le pied, qui a la 
forme d’un germe, contient le corps tout entier, et 
qu’en lui est inscrit le devenir de l’homme. La sages-
se populaire reconnaît que celui-ci a intérêt à « partir 
d’un bon pied » dans la vie ! 
 
Le pied a sa place dans les Saintes Ecritures. La Bi-
ble raconte les prémices d’une guérison avec Jacob 
tenant en sa main, à sa naissance, le talon, donc une 
partie du pied, de son frère Esaü.  
 
On voit aussi se dessiner le mouvement de pénitence 
de l’humanité avec Marie-Madeleine, la prostituée, 
venant parfumer les pieds du Christ avant de les es-
suyer avec sa chevelure. Ce même Christ qui, avant 
la Cène, lave les pieds de ses disciples. 
 



55 

les cinq points parfaits de la Maîtrise 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 La statuaire médiévale représente souvent des per-
sonnages blessés au pied ; Eve, bien sûr, suite à sa 
chute ; mais aussi parfois des pèlerins anonymes en 
recherche de Lumière, et qui enlèvent de leurs chaus-
sures l’épine qui les blesse, ou les petits cailloux de 
la route qui les font souffrir ; or, en latin, petit caillou 
se dit scrupulum.D’autres artistes, à Vézelay notam-
ment, ont représenté, au centre du portail d’entrée de 
la basilique, dans l’axe de la tête du Christ en Gloire, 
trois acrobates, symbolisant l’homme accompli, 
puisque leur tête rejoint leurs pieds. 
 
Les pieds potentialisent le corps de l’Homme tout 
entier ; dès lors, on ne s’étonnera pas que l’acupunc-
ture soit souvent pratiquée au niveau des pieds, les 
orteils correspondant à la partie « cerveau » du corps. 
Le premier départ de toute croissance se fait dans 
l’enfance. Le pied est lié à l’enfance ; en grec, enfant 
se dit pais – paidos et le pied pous – podos.  
 
Il est admis qu’il vaut mieux  prendre pied ou avoir 
pied que de perdre pied. 
2.-Les genoux 
Je cite la Bible :  Élie monta au sommet du Carmel, 
et se penchant contre la terre, il mit son visage sur 
ses genoux (I Rois XVIII, 42). C’est la seule attitude 
de prière qui soit mentionnée dans les Ecritures, et 
elle concerne les genoux. Dans la symbolique astro-
logique, les genoux sont liés au Capricorne, signe de 
terre, enfoui dans les profondeurs hivernales, et qui 
m’est personnellement très cher. Dans la Genèse, 
l’inaccompli est symbolisé par l’eau, et l’accompli 
par la terre. Et si les pieds sont un symbole féminin 
et humide, donc non-encore accompli, les genoux 
symbolisent l’accompli. 
Revenons à la position de l’homme en prière décrit 
ci-dessus ; il a la forme d’un germe, lui aussi, et le 
contact de la tête et des genoux constitue un couple 
d’accomplissement, celui de la position du fœtus.  
 
Dans notre rituel d’initiation, on invite le profane à 
se présenter avec un genou découvert ; puis plus 
tard, on lui fait mettre un genou à terre pour le créer, 
le constituer et le recevoir Franc Maçon ; le contact 
du genou avec la terre est une manière de faire s’an-
crer la force du ciel. 
 
3.-Poitrine contre poitrine 
Ce rapprochement, qui symboliquement pourrait être 
celui des cœurs, se fait avec le côté droit de la poitri-
ne. Il est donc davantage un signe de communion, de 
recherche de compréhension. Le côté droit est le côté 
masculin de l’individu, celui de Jakin « il établira » ; 
il faut donc prendre appui sur ce côté pour retrouver 
la stabilité, la verticalité. 
 

4.-La griffe du Maître 
 
Ce point parfait de la Maîtrise a retenu tout particu-
lièrement mon attention, et je vais  le développer 
davantage. 
La symbolique de la main pourrait faire l’objet d’une 
planche à elle seule, ce que j’avais d’ailleurs fait en 
vue de mon augmentation de salaire. Disons au 
moins que la main est liée à la Connaissance qui se 
dit Yad en hébreu, et Yada veut dire « je connais », 
mais aussi « j’aime ». Tendre la main à quelqu’un, 
ou lui tenir la main, est donc un signe d’amour. 
L’iconographie chrétienne représente souvent le 
Christ en Gloire avec des mains démesurées (à Au-
tun par exemple).  Il faut relever aussi que c’est la 
main droite de l’homme « qui avait la main sèche 
» (Luc VI,6) que le Christ guérit le jour du Shabbat. 
Mais revenons à cette fameuse griffe, que l’on avait 
déjà rencontrée au IIe degré, où le Signe du Compa-
gnon « consiste à porter la main droite sur le cœur, 
les doigts arrondis, comme pour le saisir ». C’est 
précisément le concept de « saisir » qui constitue 
l’étymologie sanscrite du mot griffe, selon le Littré : 
grah, primitivement grabh. 
 
Cette griffe symbolique peut être celle du félin, ou 
du rapace, ou encore de l’ours, nom donné aussi à 
deux constellations de la voûte étoilée. L’ours déchi-
re sa proie de ses griffes ; ainsi, la griffe saisit et dé-
chire. Il existe donc un lien entre la violence de la 
griffe qui « déchire », celle du Compagnon, et la 
griffe du Maître, qui « saisit ». Ce double symbolis-
me de la griffe se retrouve en plusieurs passages de 
la Bible, notamment où il est question de la Loi du 
Talion ; mais il est surtout totalement inscrit dans 
l’un des commandements majeurs du christianisme : 
« tu aimeras ton prochain comme toi-même », consi-
gné dans Lévitique 19, 18. 
 
Cette scène du rituel fait revenir quelques images à 
mon esprit ; par exemple, la peinture murale d’Eugè-
ne Delacroix à l’Eglise Saint-Sulpice à Paris. Charles 
Baudelaire la décrit ainsi dans L’Art romantique : « 
Au premier plan gisent, sur le terrain, les vêtements 
et les armes dont Jacob s’est débarrassé pour lutter 
corps à corps avec l’homme mystérieux envoyé par 
le Seigneur.  
 
L’homme naturel et l’homme surnaturel luttent cha-
cun selon sa nature, Jacob incliné en avant comme 
un bélier, et bandant toute sa musculature, l’Ange se 
prêtant complaisamment au combat, calme, doux, 
comme un être qui peut vaincre sans effort des mus-
cles et ne permettant pas à la colère d’altérer la for-
me divine de ses membres ».  
 



56 

les cinq points parfaits de la Maîtrise 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Cette lutte de Jacob avec l’Ange est décrite dans la 
Genèse XXXII, 24 à 32, et elle est considérée com-
me une des épreuves emblématiques que Dieu en-
voie quelquefois à ses élus. Au cours de ce combat, 
Jacob fut blessé à l’articulation de la hanche, et j’en 
viens à me demander si le Pas de l’Apprenti n’est 
pas une sorte de réminiscence de la blessure de Ja-
cob, qui le fit traîner la patte tout le restant de sa vie. 
 
La deuxième réflexion que je fais me concerne per-
sonnellement ; j’ai été suivi durant plusieurs années 
par un acupuncteur féru de médecine énergétique 
chinoise, qui commençait toujours par m’examiner à 
l’aide du fameux pouls chinois ; ensuite de quoi, il 
posait son diagnostic sur mon état de santé ; la racine 
grecque du mot « diagnostic » signifie « connaissan-
ce », ce même mot que nous avons vu signifier, en 
hébreu, « la main ». 
Dans le rituel, chaque main droite saisit le poignet de 
l’autre et en fait une sorte de fermeture, de fusion. 
Avant de dire « la griffe », on disait « la grippe », du 
verbe « agripper ». Le poignet, là où bât le pouls, est 
l’endroit du corps où se manifeste de la façon la plus 
apparente l’énergie vitale. Chacun a son propre ryth-
me cardiaque ; dans cet agrippement, les deux ryth-
mes fusionnent, la main du Très Vénérable Maître 
agrippant celle du nouveau Maître ; c’est le sembla-
ble agissant sur le semblable ; c’est le premier geste 
par lequel l’impétrant est relevé, tiré de la mort pour 
accéder à la Lumière. 
 
J’ajouterai rapidement une troisième réflexion qui 
me vient à l’esprit lorsque j’assiste à ce point du ri-
tuel du IIIe degré : la position de l’Ancien et du Nou-
veau Maître me fait penser, sans aucun irrespect, je 
vous prie de le croire, à un tango immobile ; pour 
moi, cette danse d’origine argentine est l’illustration 
parfaite de l’union et de l’amour entre deux êtres. 
 
Mais la main est aussi symbole de puissance : on met 
la main sur quelque chose, on demande la main d’u-
ne jeune fille, mais aussi on passe la main, le mo-
ment venu. Le mot yod en hébreu a aussi le sens on-
tologique de « création ». 
 
5.-Main gauche sur épaule droite 
On a vu que la main droite avait saisi le poignet, en 
formant la griffe. La main gauche, féminine, Boaz, 
se pose sur l’épaule. En hébreu, épaule se dit Shek-
hem, ce qui signifie aussi le terme, le but. C’est aussi 
le nom de Sichem, ville du pays de Canaan, la Terre 
promise. Shekhem est aussi le verbe biblique qui 
signifie « se lever de bon matin » ; l’épaule est donc 
une nouvelle aurore, un nouveau jour radieux ; c’est 
elle qui est apte à supporter les charges.  
 

Cette main posée dessus renforce l’idée de solidarité 
et d’aide, voire d’affection, déjà manifestée par la 
griffe. 
 
Les gestes employés dans les cinq points de la maî-
trise constituent, à n’en pas douter, une véritable ki-
nésithérapie maçonnique. Ils peuvent être complétés 
par le fait que le Mot Sacré se transmet par chuchote-
ment à l’oreille. 
 
 Je voudrais dire deux ou trois choses à son propos. 
L’oreille est un organe très complexe, que l’on peut 
schématiquement décomposer en trois zones, et qui 
permet de recevoir les sons, donc la parole, et de les 
transmettre au cerveau, sous forme d’impulsions 
électriques.  
 
L’oreille est aussi le centre de l’équilibre. En hébreu, 
oreille se dit ozen, ce qui implique l’idée d’ouverture 
mais aussi d’obéissance. L’iconographie du Moyen 
Age nous livre à nouveau des représentations de per-
sonnages à grandes oreilles, notamment à Vézelay ; 
ce sont ceux « qui ont entendu » la Parole ; on peut 
même remarquer que l’un d’entre eux a une blessure 
au pied… 
 
Autre réflexion : le cœur-organe, icône du Verbe, est 
constitué dans sa partie supérieure de deux oreillettes 
dont la fonction subtile rejoint celle des oreilles ; car 
le cœur ne bat que pour entendre ; et en entendant, il 
verra. Comme il est dit dans les Béatitudes : « Heu-
reux ceux qui ont le cœur pur car ils verront 
Dieu  » (Matth.V.8). 
 
Sur l’origine des cinq points parfaits de la Maîtrise, 
on peut dire que certains gestes qui les composent 
paraissent avoir des origines très anciennes, compa-
gnonniques souvent, rosicruciennes parfois ; car on 
admet généralement que seuls les Rose-Croix qui ont 
rénové l’Ordre maçonnique et qui l’ont élevé du plan 
opératif au plan spéculatif, ont pu adapter la symbo-
lique ancienne aux exigences d’une situation nouvel-
le. 
Il existe pas mal d’essais d’explication de la signifi-
cation de ces fameux cinq points ; nous l’avons déjà 
dit : certains y ont vu des analogies frappantes avec 
le cycle solaire et l’activité éternellement génératrice 
de la nature.  
 
D’autres en ont tiré des réflexions sur le nombre 
cinq, le pentagramme et l’Etoile Flamboyante, alors 
que d’autres encore se sont lancés dans une voie en 
direction du nombre neuf, et de sa décomposition en 
trois fois trois. Chacune de ces pistes a sa valeur, et 
doit être prise en compte. 
 



52 

DIMENSION ANTHROPOLOGIQUE DU RITUEL  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 DIMENSION ANTHROPOLOGIQUE DU RITUEL 
MAÇONNIQUE 
Par Iván Herrera Michel 
  
D’un point de vue anthropologique et historique, une 
initiation maçonnique incarne les éléments essentiels 
de ce qu’Arnold van Gennep (1909) et Victor Turner 
(1969) ont appelé les « rites de passage », soulignant 
l’état de transition (liminal, selon eux) qui se produit 
lorsque quelqu’un franchit un seuil symbolique entre 
deux étapes spécifiques, sans appartenir pleinement à 
l’une ou l’autre. 
           
La Franc-Maçonnerie, avec sa richesse symbolique 
et sa méthodologie rituelle, a reproduit ce schéma 
avec une fidélité surprenante depuis sa fondation il y 
a trois siècles, dans le cadre de sa spécificité de ne 
pas avoir un seul rite de passage, mais plutôt une 
série qui marque le chemin à travers différents De-
grés. 
              
Van Gennep a identifié trois phases fondamentales 
dans tout rite de passage, qui ne seraient pas de sim-
ples catégories théoriques, mais des expériences vé-
cues dès le premier moment où le seuil est franchi, 
qu'il a appelées séparation, liminalité et incorpora-
tion, et qui, en franc-maçonnerie, auraient les carac-
téristiques suivantes : 
             
SÉPARATION : Dès l'instant où le candidat deman-
de son admission dans une Loge ou un nouveau De-
gré, il entame un processus de détachement de son 
état antérieur. Pour ne citer qu’un exemple, l’isole-
ment dans la Chambre de réflexion, les questions qui 
lui sont posées et les éléments symboliques qui l’en-
tourent cherchent à induire une profonde introspec-
tion. Cette étape est analogue aux pratiques initiati-
ques des sociétés anciennes, dans lesquelles l’aspi-
rant devait laisser derrière lui son identité passée 
avant de pouvoir accéder à de nouvelles connaissan-
ces. Mary Douglas, dans son ouvrage « Pureté et 
Danger » (1966), explore comment les transitions 
dans les rituels impliquent la restructuration de l’i-
dentité et la confrontation avec l’inconnu. Catherine 
Bell, dans « Ritual: Perspectives and Dimensions 
» (1997), introduit également la notion d’agence ri-
tuelle, soulignant comment les participants aux ri-
tuels ne sont pas seulement des récepteurs passifs, 
mais contribuent activement à la construction de leur 
propre sens.  
 
LIMINALITÉ : C’est ici que la transformation at-
teint son paroxysme. Turner, dans « Le processus 
rituel », décrit cet état comme un espace intermédiai-
re, ambigu, où l’individu n’est « ni ici ni là-bas »,  
                    

n’est plus ce qu’il était, mais n’est pas non plus ce 
qu’il sera, et se trouve en transition vers un nouvel 
état d’être.  
 
Au cours des rites de passage maçonniques, le candi-
dat vit ce passage guidé par des épreuves, des psy-
chodrames, des allégories et des symboles qui le 
confrontent à ses propres limites, dans un état de vul-
nérabilité contrôlée, où chaque détail est conçu pour 
provoquer en lui une prise de conscience de son pro-
pre potentiel et de ses responsabilités futures.  
 
Claude Lévi-Strauss, dans « La Pensée sauvage 
» (1962), nous montre comment mythes et rituels 
structurent la réalité des initiés, permettant à cette 
transition symbolique d’avoir un réel impact sur leur 
psychisme. Plus récemment, Richard Schechner, 
dans « Performance Studies: An Introduction 
» (2002), a exploré le concept de rituel en tant que 
performance, suggérant que les rites de passage sont 
des expériences dramatisées dans lesquelles les parti-
cipants réinterprètent activement leur propre rôle 
dans la communauté. 
                
INCORPORATION : Une fois les rituels terminés, 
l'initié est reconnu comme faisant partie d'une nou-
velle niche de la fraternité.  
 
Ce n’est plus la même personne qui est arrivée, car il 
a subi un processus de transformation qui l’a changé. 
L’attribution des symboles distinctifs du nouveau 
diplôme valide que l’étudiant a franchi le stade du 
seuil et fait désormais partie d’une communauté par-
tageant des valeurs et des aspirations communes. 
Edmund Leach, dans « Culture et Communication 
» (1976), souligne l’importance des signes et des 
symboles dans les rituels de passage, montrant com-
ment ceux-ci consolident la nouvelle identité de l’i-
nitié au sein de sa communauté.  
 
De plus, Ronald Grimes, dans « To the Bone: Rein-
venting the Rites of Passage » (2000), soutient que 
les rites contemporains ont évolué pour s’adapter aux 
besoins changeants des sociétés modernes, suggérant 
que la franc-maçonnerie, comme d’autres systèmes 
rituels, continue de redéfinir ses processus pour res-
ter pertinente. 
                  
Les différents rites de passage maçonniques mar-
quent des transitions au sein de son système structu-
rel et, plus que de simples cérémonies, sont des évé-
nements chargés de symbolisme et de signification 
humaine. . 



57 

DIMENSION ANTHROPOLOGIQUE DU RITUEL  

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 La signification cachée de chacun des cinq points a 
fait l’objet de recherches qui aboutirent à admettre 
que : 
 
Lorsque les deux pieds droits se rejoignent, notre 
pied droit avancé exprime notre hâte de voler au se-
cours d’un frère en danger. 
 
Notre genou légèrement ployé évoque notre humili-
té, et notre désir de laisser dans notre conviction une 
petite place accueillante pour celle de l’autre. 
 
Nos mains enlacées témoignent de nos efforts com-
muns tendant vers un même but ; elles objectivent 
cette union. 
 
Le rapprochement des poitrines promet la commu-
nion, celle qui permet l’amour et la vraie tolérance.  
Notre main gauche sur l’épaule témoigne d’un geste 
de protection, dans la recherche de la vérité. 
Et la communication du Mot Sacré ainsi que le bai-
ser fraternel, scellent indissolublement le lien qui 
désormais nous rend solidaires. 
 
Chacun de ces cinq points parfaits de la maîtrise n’a 
pas qu’une valeur réservée à nos travaux maçonni-
ques ; ils doivent influencer notre vie profane égale-
ment ainsi que le serment nous l’ordonne. N’est-ce 
pas un signe de sagesse que de se souvenir : 
 
que les devoirs d’entraide de l’homme à l’égard de 
l’homme sont indépendants de tout espoir d’une 
quelconque récompense que nous n’avons pas à 
chercher à nous convaincre les uns les autres, mais 
uniquement à nous comprendre que les motifs qui 
poussent l’homme à l’action importent moins que les 
buts vers lesquels ils tendent. que celui qui se laisse 
aller à vouloir définir la vérité cesse ipso facto de la 
rechercher. que, enfin, c’est uniquement en cher-
chant toujours que l’on perpétue, et que l’homme 
arrive à se surmonter. 
Le message de cette partie du rituel est particulière-
ment riche d’enseignements de toutes sortes. 
 

À chaque niveau de compréhension du symbole cor-
respond une vérité, qui est toujours partielle, nous le 
savons bien.  
 
Nous pouvons considérer trois niveaux de compré-
hension : le profane ou matériel ; le symbolique ou 
moral ; et enfin le spirituel.  
 
C’est en quelque sorte une réplique de mon chemine-
ment initiatique, qui m’a fait passer de l’« avoir » à 
l’ « être » pour parvenir au « devenir » (deviens ce 
que tu es).  
 
Au cours de ce périple, la matière a laissé progressi-
vement la place à l’esprit, qui a finalement pris le 
dessus – du moins ai-je la faiblesse de le penser. Me 
voilà maintenant en possession de la faculté de vi-
sion globale des êtres et des choses, qui a remplacé 
ma perception antérieure, qui était souvent linéaire, 
successive, donc morcelée.  
 
Je suis devenu un « individu » au sens étymologique 
du terme (un corps indivisible), un individu cons-
cient, en accord avec le  
 
Tout, puisque désormais Partie et Tout sont eux aussi 
indissociables. J’exprime le désir d’aller dès lors au-
delà des symboles, afin de retrouver la Parole. 
 
La mort d’Hiram, suivie de sa réincarnation, prend 
figure d’apocalypse et apparaît comme l’un des der-
niers discours traitant de l’ensemble de la voie initia-
tique maçonnique autant que du sort ultime de 
l’Homme et de l’Univers.  
 
Ce mythe exemplaire débute de manière « diabolique 
», puis se poursuit sur la voie « symbolique » pour 
s’achever en véritable « parabole ».  
 
Les cinq points parfaits de la Maîtrise illustrent la 
création d’un égrégore, l’ensemble de nos pensées 
étant dirigées vers un seul but : l’amélioration de 
l’Humanité à la Gloire du Grand Architecte de l’Uni-
vers.  
 
Et la bordure rouge de mon tablier de Maître est là 
pour me rappeler, à chaque instant, le sang versé par 
Hiram. 
 
Je conclurai en citant Marcel Proust : le seul vrai 
voyage ne serait pas d’aller vers de nouveaux paysa-
ges, mais d’avoir d’autres yeux. 

 



58 

Le carré SATOR 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Connu sous le nom de carré magique est une struc-
ture de cinq mots latins mystérieux disposés en 
forme de carré : SATOR, AREPO, TENET, OPERA 
et BRISÉS. 
 
La disposition de ces mots n'est pas arbitraire; 
chacun a été soigneusement choisie et placée pour 
former un multipalindrome exceptionnel. Cela si-
gnifie que le carré peut être lu de manière cohé-
rente de gauche à droite et de haut en bas ainsi 
que dans le sens inverse, tant horizontalement que 
verticalement. La symétrie et la répétition des 
mots dans le carré SATOR génèrent un motif très 
ingénieux qui a captivé les savants, les historiens 
et les ésotéristes au fil des siècles. 
 
Les premiers spécimens du carré SATOR qui nous 
sont arrivés datent d'une époque antérieure à 79 
après JC. Ces carrés ont réussi à survivre à 
l'éruption catastrophique du Mont Vésuve, qui a 
enterré les villes de Pompéi et Herculano sous 
leurs cendres et leur lave.  

C'est dans ces ruines qu'en 1936, l'archéologue 
italien Matteo Della Corte a trouvé un carré SA-
TOR, sur un mur peint en blanc, écrit au fusain, et 
à une profondeur de 1,40 mètres sous la surface, 
sous une couche de lave durcie qui avait caché la 
ville de Pompéi. 
Bien qu'il y ait toutes sortes de théories sur le 
carré, aucune conclusion définitive n'a encore été 
trouvée. 
 
Le premier mot, SATOR, signifie en latin le se-
meur, l'agriculteur, le créateur, l'auteur, l'artisan 
ou même le père ou le parent. 
 
AREPO est le mot le plus énigmatique de tous. 
Certains considèrent que c'est un nom propre, 
d'autres parlent de divinité.  

Certains ont visé REPOA et font allusion à un 
étrange livre lié au rite maçonnique des architec-
tes africains établi en 1767 en Prusse sous l'égide 
de Frédéric II le Grand. Le livre en question est 
le CRATA REPOA, qui parlait des prétendues ini-
tiations sacerdotales dans l'Égypte antique qui se 
sont tenues à Gizeh, même si - en vérité, on ne 
sait pas non plus ce que signifie REPOA, donc nous 
sommes de nouveau à zéro.  

Mackey suggère que “Crata Repoa” est une ana-
gramme de “Arcta Opera”, c'est-à-dire “travaux 
terminés” ou “travaux confinés”, tandis que Frank 
Maas propose une autre anagramme «CATAR OPE-
RA » (pureté du travail). Mais, comme nous l'avons 
dit, nous sommes toujours à zéro. 
 
Cette ambiguïté autour d'AREPO a conduit à de 
nombreuses interprétations et spéculations au fil 
des ans, alimentant le mystère et la fascination 
pour le carré SATOR, qui résiste à nous révéler 
son secret. 
 
Le troisième mot, TENET, qui signifie tenir, main-
tenir ou posséder, agit comme l'axe central du 
carré, le seul mot à lire égal tant horizontalement 
que verticalement au centre du carré.  

Cela renforce l'idée de stabilité et d'équilibre au 
sein de la structure du carré, suggérant un possi-
ble symbolisme de soutien ou de cohésion univer-
selle. Même - comme donnée de couleur - a été le 
mot choisi comme titre par le réalisateur Christo-
pher Nolan pour son film de 2020 qui utilise tous 
les mots dans l'argument : Sator est le méchant 
russe, Arepo le faussaire d'art, Tenet (le nom de 
l'organisation), « Opéra » (la scène initiale a lieu à 
l'Opéra de Kiev) et «Rotas» (nom de la société de 
sécurité). 
 
OPERA, le quatrième mot, signifie agir, générer, 
manipuler, opérer, agir, et ajoute une dimension 
d'action au carré. 
 



59 

Le carré SATOR 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Enfin, BRISES, qui signifie roues, ferme le carré 
avec une référence aux cycles, au mouvement et à 
la nature cyclique de l'existence. 
 
Si nous rassemblons ces mots, on pourrait dire 
que « Le semeur Arepo guide avec dextérité les 
roues ». 
 
Dans les années 20 du siècle dernier, certains 
chercheurs ont suggéré qu'il était possible de ré-
organiser le carré et de former une croix à partir 
des lettres. Ce faisant, la phrase «PATER NOS-
TER» est mise en évidence deux fois en croisant 
la lettre «N». En outre, les lettres restantes, A 
et O, apparaissent dans les quatre coins du carré 
réorganisé, ce qui a été interprété comme l'Alpha 
et l'Omega, un symbole chrétien représentant 
Dieu comme le commencement et la fin de toutes 
choses. Cette théorie a enthousiasmé les chré-
tiens, qui voulaient voir à Sator une sorte de se-
cret mystérique des premiers chrétiens persécu-
tés, un code caché qui liait directement cette an-
cienne inscription aux fondements de leur foi. Ce-
pendant, les conclusions que j'ai commentées 
avant Matteo Della Corte à Pompéi ont fait perdre 
de la force à la théorie du Notre Père parce que - 
comme l'ont dit les chercheurs - il était peu pro-
bable qu'il y ait beaucoup de chrétiens à Pompéi 
ravagée par le volcan et on dit aussi que ces pre-
miers chrétiens auraient écrit le carré en grec et 
non en latin, alors que les concepts chrétiens d'Al-
pha et d'Omega sont apparus après le premier 
siècle. 
D'autres théories reprennent l'hypothèse du Pa-
ter Noster en pointant sur le mysticisme juif et 
en particulier sur une forme protocabalistique, 
puisque l'idée d'Alpha et Omega apparaît dans 
l'Ancien Testament (Ex. 3.14; Is. 41.4), tandis que 
les lettres Alpeh et Tav sont utilisées dans le Tal-
mud comme symboles de l'ensemble. D'autre part, 
les “T” de TENET peuvent s'expliquer non pas 
comme des croix chrétiennes, mais comme une 
forme latine du symbole du salut juif « tau », sym-
bole qui, selon certaines traditions, était utilisé 
pour marquer les fidèles et les protéger. Cette 
perspective cabalistique sur le carré SATOR sug-
gère qu'il aurait pu être utilisé comme amulette 
ou talisman, destiné à invoquer la protection divine 
ou à représenter des concepts spirituels pro-
fonds, bien avant qu'il ne puisse être associé au 
christianisme.  

En effet, cette interprétation qui relie le carré 
SATOR à une connaissance cabalistique précoce 
suggère également que sa disposition et sa struc-
ture pourraient avoir des implications numériques 
ou géométriques cachées, aspects qui sont au 
cœur de la mystique juive. 
 
Du numérologique, quelqu'un comme ça aux lettres 
de SATOR un nombre, partant de l'alphabet A 1, 
B 2, C 3 et ainsi de suite et conclu que S + A + T + 
O + R est 19 + 1 + 20 + 15 + 18 =73 et 7 + 3 = 10; 
1+0 = 1, et il a fait la même chose avec les autres 
mots, ce qui est toujours donné 1 par réduction 
théosophique. Le seul problème c'est que cela se 
termine dans l'alphabet latin moderne, mais pas 
comme ça dans l'ancien, où il n'y avait pas de J. 
Si nous utilisons l'ancien alphabet, alors SATOR 
serait : 
 
S + A + T + O + R est 18 + 1 + 19 + 14 + 17 =69 et 6 
+ 9 = 15; 1+5 = 6 
 
AREPO : 7, TENET : 7, OPERA : 7, ROTAS : 6 
 
Si nous réduisons tout ça par opération théosophi-
que, nous en avons 33 ce qui est un nombre assez 
intéressant et qui réduit théosophiquement 3+3=6 
 
En d'autres termes, nous pourrions tirer de nom-
breuses conclusions de ces numéros 33 et 6, mais 
sans le contexte, nous ne pouvons pas aller plus 
loin. 
 

Au début, nous disions que SATOR a aussi été ap-
pelé le carré magique des Templiers, un titre très 
markettinier mais qui a peu de substance car - 
bien que des carrés SATOR aient été trouvés 
dans des églises européennes - la vérité est que 
nous ne pouvons trouver une très grande liaison 
entre l'Ordre des Templiers et ce vieux palindro-
me.  

La vérité c'est que si on met quelque chose de ma-
gique et templier, ça arrive vite à attirer l'atten-
tion. 
 



60 

      Le carré SATOR                     

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27 

 Une tentative ingénieuse a été de supposer la 
croix des Templiers sur le carré, ce qui indiquerait 
les lettres A E O N quatre fois. AEON signifie 
des époques ou des périodes de temps, voire 
l'éternité. Pour le gnosticisme et pour les Thele-
mites, c'est autre chose, mais ne nous mêlons pas 
de ça. Selon cette théorie, AEON fait quatre fois 
référence à 4 périodes, ce qui pourrait faire réfé-
rence aux 4 âges ou âges bien connus dans la tra-
dition : Or, Argent, Bronze et Fer, qui en Inde 
sont Satya, Treta, Dvapara et Kali Yuga. 
 
Bref, le carré SATOR résiste à nous révéler ses 
secrets et reste l'une des énigmes les plus fasci-
nantes de l'Antiquité. Cependant, même si nous ne 
parvenons pas à trouver la piste définitive, le pro-
cessus de recherche, le voyage mental et spirituel 
que nous entreprenons en explorant ses profon-
deurs est précieux en soi. Chaque étape sur ce 
chemin de découverte nous relie à de nouvelles 
idées et symboles, certains tout aussi mystérieux 
voire plus captivants. Ainsi, comme disent les 
Orientaux : « La route (et non la destination) est 
la récompense ».    

 
La doctrine chrétienne et maçonnique sont identi-
ques aux intentions, mais différente comme mé-
thode. L'un dit "Via Crucis" l'autre dit "Via Lu-
cis"....  

La franc-maçonnerie est bien plus qu'une fraternité 
universelle : c'est un chemin initiatique où symbolisme, 
rituels et enseignement philosophique s'entrelacent 
pour guider l'homme vers la recherche de la vérité et le 
perfectionnement spirituel. 
L'un des aspects les plus fascinants de notre obédience 
est son lien avec l'ésotérisme, cette tradition millénaire 
qui transmet la connaissance cachée à travers des sym-
boles et des mystères réservés à ceux qui sont prêts à 
parcourir un chemin de transformation intérieure. 
L'ésotérisme maçonnique se manifeste dans les degrés 
initiatiques, qui invitent l'initié à découvrir le véritable 
temple : celui qui doit construire lui-même. À travers 
des symboles et des enseignements voilés, l'Ordre 
mène le franc-maçon de l'ignorance à la lumière, dans un 
processus de mort et de renaissance spirituelle. 
La franc-maçonnerie a su conserver et adapter les cou-
rants ésotériques ancestraux : 
- Hermétisme : la connexion entre l'humain et le divin, « 
ce qui est en haut est comme ce qui est en bas ». 
- Cabale : le symbolisme de l'arbre de vie et l'ordre de 
l'univers. 
- Alchimie : la transmutation du plomb en or, entendue 
comme la purification intérieure. 
- Gnosticisme : la recherche de la lumière comme triom-
phe sur l'ignorance. 
Les rituels et emblèmes maçonniques ont un caractère 
ésotérique profond : 
- La Lumière : Connaissance, vérité et éveil. 
- L'escalier de Jacob : l'ascension spirituelle vers des 
plans supérieurs. 
- Le temple de Salomon : Image de l'homme comme mi-
crocosme et de l'univers comme macrocosme. 
- L'œil qui voit tout : conscience universelle et vigilance 
divine. Le chemin de l'apprenti vers le maître Chaque 
grade dans la franc-maçonnerie symbolique reflète une 
étape de perfectionnement : - Apprenti : Reconnaissez 
votre ignorance et commencez le travail intérieur. - 
Compagnon : Élargissez vos connaissances et renforce 
votre caractère.  Maître : représente l'union avec l'é-
ternel et le triomphe de l'esprit. Maçonnerie : pont en-
tre le passé et le présent 
 
L'Ordre agit comme l'héritière des anciennes écoles de 
mystère, mais adapté à la vie contemporaine. Ses ensei-
gnements permettent aux francs-maçons de réfléchir à 
leur existence, à leur devoir dans la société et à leur 
relation avec le transcendant. 
 
À cet égard, la franc-maçonnerie devient un pont entre 
le visible et l'invisible, entre l'humain et le divin, of-
frant un chemin qui invite chaque initié à travailler sur 
lui-même pour perfectionner le grand temple : son pro-
pre être. 

Grande Loge Nationale des Rites Maçonniques 
scdo.secretariat@gmail.com 

GLNRM  



 
Institution Maçonnique Universelle 

 
DES GRANDES LOGES, DES SUPRÊMES CONSEILS, DES GRANDS PRIEURES, DES ORDRES   

INTERNATIONAUX 
 

La fraternité Universelles ! Faisons-la ! 
 

Union  Mondiale  Maçonnerie - chevalerie - Templiers - Ordres 
 

Demande de responsabilités                
 
NOM et Prénom 
Adresse                                                
Code postal                                                                     Pays 
Adresse mail : 
Téléphone portable :                                                       Fixe : 
 
Charges actuelles dans mon obédience ou Suprême Conseil : 
 
 
Je souhaite : 
 
Prendre des responsabilités au niveau de mon pays : 
 
.................................................................internationales : 
 
Si oui, veuillez préciser vos souhaits. (relations, Visio conférences, organisation etc.) 
 
 
Langues pratiquées : 
 
 

Je confirme ne pas être dirigeant d’une autre organisation maçonnique. 
 

                                Signature 
 

 
 

à renvoyer à :    IMU : institutionmaconniqueuniversel@gmail.com 
Dans tous les cas, demande ou contact envoyez cette fiche à : 

scdo.secretariat@gmail.com 

https://scdoccitanie.org/contactez-nous/ 

Les cahiers de recherche maçonnique Spécial fêtes 2025 1er  trimestre 2026/  N° 27  61 




